

اسلام کیڈی مپسٹ کی لاجا بنا در علی پیش کش  
تحقیق ابواب لتعارف الکتاب  
المسنّی به

# آثار اللہ تنبیل

جلد دوم

چودہ مضمین

ایک قرآن آداب اور آن ارض القرآن امثال القرآن  
سلطانیۃ القرآن اصحاب القرآن فضل القرآن تاجم القرآن  
تفسیر القرآن بسط القرآن ملکع بام القرآن افات القرآن  
فرست بست باب لسانیۃ القرآن آراء استرشتیں فی سیانیۃ القرآن

تالیف

ڈاکٹر علام حسن الدین محمد  
ڈاکٹر اسلام کیڈی مپسٹ



خازن المعارف

انسل بریکٹ، اردو بازار، لاہور

اسلام کیمی پسپر کی لاجا بنا دلیل پیش کش  
تحقیق الابواب لتعارف الكتاب  
المستحبی به

# آثار التفسیر

جلد دوم

چودہ مضمون

ایک قرآن آداب القرآن ارض القرآن امثال القرآن  
صلطانات القرآن اصحاب القرآن فحص القرآن تاجرم القرآن  
تفسیر القرآن بسط القرآن علاج بالقرآن نباتات القرآن  
فهرست بستہ مالی لفظاں القرآن آثار ماسترشین فی بیان القرآن

تألیف

ڈاکٹر علام حسن الدین محمود  
ڈاکٹر اسلام کیمی پسپر

## دار المعارف

افضل مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

|            |                              |
|------------|------------------------------|
| نام کتاب   | بُشَارُ التَّنْزِيلِ جلد دوم |
| مصنف       | ڈاکٹر علامہ غالی الحسُود     |
| کتابت      | محمد حسین اختر صدیقی خانیوال |
| ناشر       | دارالمعارف لاہور             |
| صفات       |                              |
| تعاد       |                              |
| قیمت       |                              |
| ممالک یورپ |                              |

### ملنے کے پتے

دقیر دارالمعارف نے دیو سماج روڈ سنت بگر لاہور  
 جامعہ ملیتیہ اسلامیہ توحید پارک نزد امامیہ کالونی لاہور  
 پتہ انگلینڈ۔ اسلامک آئیڈیمی آف مانچستر

## مقدمہ

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد

الشَّرِبُ الْعَزْتُ كاذل کی گمراہیوں سے ٹکر گزار ہوں جس نے آثار التنزيل کی دوسری جلد کمل کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔ طلبہ اور علماء کو مدت سے اسکا انتظار تھا۔ ہر کام اپنے وقت کا ہیں ہے اور اس خدمت کیلئے اللہ کے ہاں یہی وقت مقدر تھا۔ وکان امر اللہ قدرًا مقدوراً۔

طلبہ علوم اسلامی کو قرآن کے جس قدر قریب ہونا چاہیئے ہم اپنیں حفظ و ترات کے سوا کسی دوسرے باب میں اس میں گمراہ اتنا نہیں دیکھتے قرآن کریم کے تاریخی پس منظر اور اسکے اصول کلیے پر ہر طالب علم کی بالغ نظر ہوئی چاہیئے مگر افسوس کہ قرآن کا یہ درک و اختصار بہت کم طلبہ کو نصیب ہوا ہے۔

قرآن کریم جس طرح اسلام کا پہلا ماغذہ علم ہے طلبہ کا اس میں انساک داوراں اسی درجہ میں ہونا چاہیئے مگر افسوس کہ آج طلبہ حدیث و فقہ کی بخوبی میں تو پھر بھی کچھ دلچسپی لے لیتے ہیں مگر قرآن کریم کے حوالوں سے بات چیت کرتے آپ انہیں بہت کم دیکھیں گے

راقم الحروف نے طلبہ کیلئے قرآن کریم کے بارے میں چالیس مختلف عنوان اختیار کئے ہیں اور طلبہ مدارس عربیہ کے ہوں یا کالجوں اور پوندریزیوں کے۔ ان کو ان مختلف راہوں سے قرآن کریم کے چشمہ صافی کے گرد لاہمانے کی کوشش کی ہے اسکے عنوان بہت آسان ہیں تاہم انکی تفہیم بہت زیادہ توجہ۔ غور و خوض اور باربار کے مطالعہ کی متنفسی ہے

قرآن کریم کے تعارف میں بہت سی کتابیں پہلے سے بھی موجود ہیں علوم قرآن پر بھی بہت کچھ لکھا گیا ہے لیکن طلبہ کو ترجمہ قرآن کے قریب کرنے کیلئے کسی ایسی کتاب میں کوئی کوشش نہیں ملتی۔ طلبہ قرآن کے بارے میں تو بہت کچھ جان لیتے ہیں لیکن قرآن کو وہ بہت کم جان پاتے ہیں

راقم الحروف نے اس جلد میں لغات القرآن کے نام سے عربی الفاظ کا ایک مختصر کشکوں پیش کیا ہے جسے بار بار دیکھنے اور پڑھنے سے طلبہ میں آسانی سے ترجمہ قرآن کی استعداد پیدا ہو سکتی ہے میں نے اس میں کچھ عربی الفاظ اس اباء میں سے بھی لور افعال میں سے بھی اس طرح متفرق جمع کئے ہیں کہ ان میں واحد و جمع مؤنث و مذکور ماضی و مضارع اور امر و نہی کی تلاش خود طلبہ کے ذمہ لگائی ہے یہ کوشش ان میں ایک ایسا

ذوق پیدا کر دے گی کہ اُنکے لئے پھر پورے قرآن کا ترجمہ کرنا بہت آسان ہو جائے گا۔  
طلبہ کی مدد کیلئے راقم الحروف نے یعنی وہ آئینی بھی دے دی ہیں جہاں ان الفاظ کا استعمال ہوا ہے وہاں انکا  
ترجمہ بآسانی دیکھا جاسکتا ہے۔ قرآن کے تعارف میں لکھی گئی پہلی کتابوں میں طلبہ کو ترجمہ قرآن کریم  
کے قریب کرنے کی یہ کوشش اور کہیں نہ ملے گی

میں پروفیسر ڈاکٹر محمد سلیم صاحب کا تہذیب سے معنوں ہوں جنوں نے اپنے ماچھر کے قیام کے دوران  
ان الفاظ کو اس ترتیب سے جمع کیا۔ یہاں بہت سے طلبہ ان الفاظ کی مشق سے ترجمہ قرآن کی استحداد  
پا گئے اور اسی احساس سے راقم نے اسے آثار التقریل میں جگہ دی ہے

مضامین قرآن کی بہت بالی فہرست اس جلد کا شاہد پارہ ہے اس میں ان مضامین پر کہیں عھٹ نہیں کی گئی۔  
قرآن کریم سے ان مقالات کی نشاندہی کی گئی ہے جہاں یہ مباحث موجود ہیں یہ اسلئے کہ طلبہ میں قرآن  
کی طرف مراجعت کرنے کی عادت پیدا کی جائے اور ائم خود اسکے تراجم کی ضرورت پڑے۔ اس سے  
ان میں تفسیر دیکھنے کی عادت بھی پیدا ہو جائے گی۔ یہ ایک ریفرنس بک کی طرح ہے جس کے حوالے  
آپ کو دیگر علمی کتابوں کی طرف رجوع کرنے میں مدد دے سکتے ہیں

میرے پاس وہ الفاظ نہیں جن سے اللہ رب العزت کے حضور کوئی کلمہ شکر کہہ سکوں جس نے اس ناکارہ  
کو اس کام کی توفیق دیشی اور قرآن کریم کو چالیس مختلف عنوانوں سے طلبہ کے سامنے لانے کی سعادت  
عطافرمائی۔ اختلافی سماں میں راقم نے حقائق کی جائے طلبہ کے عام مزاج کو سامنے رکھا ہے جس سے  
ہر کتب فکر کا طالب علم اس کتاب سے بر لبر کا فائدہ اٹھائے گا۔ یہ کتاب اسی لئے بعض یونیورسٹیوں میں  
برائے مطالعہ منظور کی گئی ہے۔

# فہرست

پیش لفظ

## ایک قرآن

- |                                               |    |                                               |
|-----------------------------------------------|----|-----------------------------------------------|
| امام ابو یوسف اور امام موسی کاظمؑ کی ملاقاتات | ۲۸ | پیش لفظ                                       |
| امام سیفیؑ اور امام حیث صادقؑ کی ملاقاتات     | ۶  |                                               |
| امام قتادہؑ اور محمد باقرؑ کی ملاقاتات        | ۷  |                                               |
| یہودی قرآن کو غسل فیہ بنانے کی سازش           | ۳۳ | یہودی قرآن کو غسل فیہ بنانے کی سازش           |
| حضرت علیؑ کا غسل میلٹری سے کوئی اختلاف نہ ہوا | ۸  | حضرت علیؑ کا غسل میلٹری سے کوئی اختلاف نہ ہوا |
| حضرت علیؑ اور حضرت معاویہؓ کا ایک قرآن        | ۳۹ | حضرت علیؑ اور حضرت معاویہؓ کا ایک قرآن        |
| حضرت علیؑ کا ایک قرآن پر ہاتھ                 | ۴۰ | حضرت علیؑ کا ایک قرآن پر ہاتھ                 |
| حضرت علیؑ سے صرف ایک بات میں اختلاف           | ۴۱ | حضرت علیؑ سے صرف ایک بات میں اختلاف           |
| ڈاکٹر اقبال رحمون پسندیدہ سفر ایران میں       | ۴۲ | ڈاکٹر اقبال رحمون پسندیدہ سفر ایران میں       |
| حضرت علیؑ کے ہاتھ کا لکھا ہوا قرآن            | ۴۳ | حضرت علیؑ کے ہاتھ کا لکھا ہوا قرآن            |
| حضرت علیؑ کی اولاد کا موقف                    | ۴۴ | حضرت علیؑ کی اولاد کا موقف                    |

## آداب القرآن

- |                                              |    |                                        |
|----------------------------------------------|----|----------------------------------------|
| شمارالہیہ کا ظاہری ادب و احترام              | ۴۵ | شمارالہیہ کے حقوق                      |
| شمارالہیہ کی شرط                             | ۴۶ | شمارالہیہ کی تغیییم کا حکم             |
| حرمات احادیثؓ محدثین میں                     | ۴۷ | حرمات اہلیتہ کی تغیییم کا حکم          |
| حضرت امام محمد باقرؑ کے شریعتی تلامذہ        | ۴۸ | مسجد و کعبہ کے ظاہری احترامات          |
| اہم اطہیت اہلیت سندات میں                    | ۴۹ | اذان کو کسی قیمت پر رکاویں جاسکتا      |
| قرآن میں کبی مبیثی کی پہلی آواز حجتی صدی میں | ۵۰ | قرآن کے نقوش لتبییہ کا احترام          |
| علی بن ابراہیم الحنفی اور علامہ مکتبی        | ۵۱ | منزلي قومیں میں تراویح علی کا ادب      |
| اعمال اہل بیتؑ کے حلقوں کے ندوی              | ۵۲ | حضرت کا ارشاد کہ قرآن کو دشمن نہ چھوٹے |
| علام محمد باقر علیؑ کی شہادت                 | ۵۳ | چھوٹے پڑھنے اسے رکھنے                  |
| تفہمی نور الدین شریعتی کی شہادت              | ۵۴ | اور سمجھنے کے آداب                     |

|     |                                            |     |                                          |
|-----|--------------------------------------------|-----|------------------------------------------|
| ۵۰. | اُز سے ترجمہ کو چھوٹنا                     | ۳۵  | ۱. قرآن کے آداب طہارت                    |
| " " | ۷. کتب تفسیر کو چھوٹنا                     | " " | حدیث اصرار و حدیث اکبر دونوں سے پاک ہزنا |
| ۵۱. | ۸. مولوگرام میں بھری آیات کو چھوٹنا        | " " | شاد ولی اللہ کا طہارت کامل کا ارشاد      |
| " " | ۹. قرآن پاک کو بلا صحف بلا دضور پڑھنا      | ۳۶  | قرآن کا حکم لا یمسه الا المطهرون         |
| " " | ۱۰. گندی جگہوں پر قرآن پاک کو پڑھنا        | " " | لوح محفوظ کے نقوش کیا ہی چھوٹتے ہیں      |
| " " | ۱۱. قرآن کسی جگہوں پر پڑھا جائے            | " " | یہاں بھی نقوش کتابیہ کو پاک ہی چھوٹیں    |
| " " | ۱۲. قرآن پاک پڑھنے سختی کا اتنا            | " " | علامہ رشتی میں فتویٰ                     |
| " " | ۱۳. جو ماحل فرشتوں کو ناپسند ہو            | " " | لامسے میں چھوٹنے کے دعویٰ                |
| " " | { ۱۴. وہاں قرآن پڑھنا۔                     | " " | رس کے حقیقی احادیث میں دعویٰ             |
| " " | ۱۵. تعریف میں لکھی قرآن کی احتیت کے ساتھ } | " " | طہارت کا ذر کامل پر دعویٰ پاک ہزنا ہے    |
| " " | ۱۶. بیت الغل، جانہ۔                        | " " | امام ترمذی کا بیان                       |
| " " | ۱۷. قرآن پڑھنے کے آداب                     | " " | ویکھ کر پڑھنے کے لیے وضو ضروری           |
| " " | ۱۸. ظاہری اور باطنی آداب                   | " " | لوح محفوظ کے نقوش اور صحائف موجودہ       |
| " " | ۱۹. تلاوت کا ایک اپنا حق ہے                | " " | ہر دو کو پاک ہاتھ پری چھوٹیں             |
| " " | ۲۰. تلاوت کے آداب ظاہرہ                    | " " | الاصل فی الكلام الحقيقة (علامہ شامی) ۸۴  |
| " " | ۲۱. لئے عاجزی کے محل میں نہ آنلا جائے      | " " | حضرت سعید بن زردم کو حسنود کی نصیحت      |
| " " | ۲۲. حافظ ابن تیمیہ کی شہادت                | " " | حضرت عبد اللہ بن عمر رضی کی روایت        |
| " " | ۲۳. شیخ اکبر مجی الدین کی شہادت            | " " | ۲. قرآن کے رباني پڑھنے کے آداب           |
| " " | ۲۴. اہمیت عذاب سے گزرنے کا ادب             | ۳۹  | ربانی پڑھنے میں وضو کی شرط نہیں          |
| " " | ۲۵. تلاوت سے فراغت کے بعد دعا              | " " | صحابہ اور تابعین کا فیصلہ                |
| " " | ۲۶. سجدہ تلاوت کے لیے باوضو ہزنا           | " " | حضرت علامہ شعرانی کا بیان                |
| " " | ۲۷. قرآن پاک کو بوسہ دینا                  | " " | نمايانغ بکوں کے لیے وضو کی شرط نہیں      |
| " " | ۲۸. قرآن پاک کو چھوٹنالیسا ہے              | ۵۰. | قرآن پاک کو چھوٹنے پر پانچ سوال          |

- نما دیں پڑھے کتنے قرآن پر اجر و ثواب ۶۸  
اکا بیت تلاوت شاشخ کے ہاں  
اسلام سمجھنے کے لیے جاہلیت کا ۶۹  
ب۔ قرآن پاک لکھنے کے آداب  
جائزہ لینا ضروری ہے۔ ۷۰  
عثمانی رسم الخط کی پابندی  
اعقاواد دنیا کتنے طبقوں میں منقسم تھی؟ ۷۱  
انہم اربعہ کا متفقہ فیصلہ  
عرب۔ ایران۔ روم۔ ہندوستان ۷۲  
علامہ مسحیوں اور علامہ حداد کے بیانات ۷۳  
علاوہ صورتہ لکھے  
عرب محصلہ ۷۴  
قرآن پاک کو نکیر کے خون سے لکھنا حرام ۷۵  
مشرکین۔ یہود۔ نصاری اور مجوس ۷۶  
یہ قوت علمیہ میں بھی ہوئے تھے ۷۷  
قرآن پاک کی شانِ امامت ۷۸  
ب۔ عرب مظلہ ۷۹  
حضرت زید بن شابت کا فتویٰ ۸۰  
دہریہ ۸۱  
مشرکین ۸۲  
امام کے ساتھ قرآن نہ پڑھے ۸۳  
ہم۔ بشری رسالت کے مشرکین ۸۴  
قرآن پاک کے اداب یہ خطا ۸۵  
مشرکین یا خدا ایک ہی کو سمجھتے تھے ۸۶  
قرآن کا خطہ امت پر فرض کیا ہے ۸۷  
بزرگوں کو طلبانی طور پر خدائی ۸۸  
تمن چیزیں حافظ کر پڑھاتی ہیں ۸۹  
کثرت تلاوت والا حافظوں کے ساتھ ۹۰  
جن قلب میں قرآن ہواں پاگ نہیں اُتھی ۹۱  
قرآن کو جعل دنیا گناہ کیرہ ہے ۹۲  
، ختم کے آداب ۹۳  
ختم قرآن کے لیے اس کے حصے کرنا ۹۴  
قرآن پاک کی ساتِ منزليں ۹۵

- قومِ زرخ کے بُت بزرگوں کے نام پر بنائے گئے ۱۰) حضرت میمی کو بلا تاویل معمود مانتا  
مشرکین کے معبود یہ بزرگ ہی تھے ۱۱) اسلام میں خلقِ اللہ نہیں ہو سکتا  
بُت پرستی قبر پرستی سے ہی چلی (شامی) ۱۲) اسلام میں الٰکی چھ صفات  
حضرت شاہ ولی اللہ عزیز کی شہادت ۱۳) تسلیم سیع  
ایک شبہ اور اس کا جواب ۱۴) ایک شبہ بطرک غارہ محت  
اشرک باللہ کی تردید میں یہ اسلوب کیوں؟ ۱۵) خدا بطور خود گناہ معاف نہ کر پایا  
تم دریچا یہ بُت بیا خدا سمجھنے جانے لگے  
بُت ابتداء قبلہ تو جو تھے پھر معمود مانے گئے ۱۶) قرآن کریم کاظمین ارشاد و اصلاح  
وہ بُت بھی تھے جن کا مصدقاق کوئی نہ تھا ۱۷) حضرت مسیح کا خود اپنے بارے میں موقن  
مشرکین کا ایک اور طبقہ ۱۸) حضرت میمی کے پردوں میں غلطیاں  
قرآن کریم کا پر ایہ اصلاح ۱۹) ا، ترک دنیا کی راہ سے خدا کا قرب  
اللہ رب الغزت کے علم و قدرت کا بیان ۲۰) قرآن کریم میں اہلبیانت کی تردید  
مشرکین کے نظریات کی اصلاح ۲۱) ۲۱) ہرود  
قرآن عرب محلہ کی اصلاح میں ۲۲) دین کی بجا تے نسل کا امتیاز  
ا، بلکہ ابراہیمی کا نام لینے والے ۲۳) مہری پیشو احبار ان کے سب بنتے ہوتے تھے  
۷. نصاریٰ ۲۴) اسلام کا اصل مقابلہ ان سے تھا اور  
دین مسیحی کے تین بنیادی اصول ۲۵) عیساییوں کے اقامتِ شہنشاہ  
۸۱) عیسایی دیادہ ترویش بنجھنے تھے ۲۶) تینوں کو ملک کا ایک بُت بنتے تھے  
ا، توشیث ۲۷) قومِ ہود کی صفات ۲۸) مسیح کو تھیقی بیان کرتے تھے  
۸۲) ا، یہودیوں کی خاندانی تھوت ۲۹) کبھی اے میں خدا بھی کہہ دیتے  
۸۳) دوسری بنیادی سرض حب مال ۳۰) دہ سب یہود ایک جیسے نہ تھے  
۸۴) ۳۱) یہود کی تادت قلبی ۳۲) الْهُمَّ سُبْلِی  
۸۵) دہ سب یہود پر ذاتِ مُسْكَنٍ  
۸۶) سب یہود ایک جیسے نہ تھے

|     |                                                |     |                                                                                                           |
|-----|------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۶  | قرآن میں ایک ایک مثل کی پرالوں میں             | ۹۳  | اے سخنست کی آخری وقت کی دعیت<br>بعض یہود تشبیہ کا عقیدہ رکھتے تھے<br>حقیق کی صفتیں خالی میں لانا تشبیہ ہے |
| "   | انسان کی جعلی نظرت کیا ہے                      | "   | مغلق کی صفتیں خالی میں لانا تشبیہ ہے                                                                      |
| "   | جدلیات منکلنے کی بس ایک ہی راہ ہے              | "   | مغلق کی صفتیں خالی میں لانا تشبیہ ہے                                                                      |
| ۹۸  | غیر علماء علماء کی پیروی میں چلیں              | "   | میں پیر وابن درشت (مجوس)                                                                                  |
| "   | روج خیر اور روح شرم بنتگ باری ہے               | ۹۷  | روج خیر اور روح شرم بنتگ باری ہے                                                                          |
| "   | ایمان نے حالات کا خندہ پیشانی سے مقابلہ کیا    | "   | درشت سے پہلے ایران کا مذہب مزدایت تھا                                                                     |
| "   | حضرت کو ان کی راہ پر چلنے کی ہدایت             | "   | مرد اسے مراد ذات حق لی جاتی تھی                                                                           |
| ۹۹  | قصوں کی دو قسمیں                               | "   | درشت کی کتاب کا نام اوستا                                                                                 |
| "   | کاروانِ عزمیت کے واقعات                        | "   | اوستا میں آگ کی پائچ فتموں کا بیان                                                                        |
| "   | قرآن پاک میں ایک قفسہ کسی ایک جگہ نہیں         | "   | شاہان ایران کا شکرہ و جلال                                                                                |
| "   | قرآن کی صرف بعض نبیوں کے نام ذیتے گئے          | ۱۰۰ | دین درشت کے نہ بھی پیشوا                                                                                  |
| ۱۰۲ | حضرت آدم علیہ السلام                           | "   | حضرت عینی کے بعد درشتون میں                                                                               |
| "   | حضرت آدم کا مقصد تخلیق                         | "   | ماں کی تحریک (مالویت)                                                                                     |
| "   | عنل اور عملاب مخلوق آپ کے آگے زیر              | "   | ادود درشت اور یسوع کی تشبیث                                                                               |
| "   | ایمیں کے انکار سے تاریخ کا ایک نیا باب کھلا    | ۹۶  | ایرانیوں اور رومیوں کی جنگیں                                                                              |
| "   | خطا اور نسیان کے بعد توہر کا دروازہ کھلا       | "   | اس راہ سے رومنی ایران میں آباد ہوئے                                                                       |
| ۱۰۴ | اویلان آدم میں بہن بھائی دیتی تھے جو جڑوں سوتے | "   | بخت نفر نے یہودیوں کو فلسطین سے نکالا                                                                     |
| "   | قرآن کی رو سے یہوی کا مقصد دجد                 | "   | حضرت کی بخشش کے وقت مخلوق نظر رہے                                                                         |
| "   | خیرو شر کا پہلا معرك حضرت آدم                  | {   | قصص القرآن                                                                                                |
| "   | ادم اعلیٰ سے قائم ہوا                          | }   |                                                                                                           |
| "   | دوسرے معركہ پہلی اور قابل میں                  |     | مقدمہ                                                                                                     |
| "   | حضرت نبیوم کی عمر اولاد اعد و خات              |     | انجلیل میں دی گئی تشبیثات                                                                                 |
| "   | حضرت نوح علیہ السلام                           |     | تشیل اور حصے میں اصولی فرق                                                                                |

- حضرت ہم اور نوح کے درمیان اولیاً کرام ۱۰۷ اسی قوم پر تیز و تند ہوا کا عذاب  
 حضرت نوح کی تبلیغ ۱۱۰  
 باغی ارم قوم عاد کا شاہ بکار مختا ۱۱۱  
 حضرت نوح کو اطلاع کر دی گئی کہ  
 اب کوئی نیا ایمان نہ لائے گا۔  
 حضرت نوح علیہ السلام کی پیدا ۱۱۲  
 عزمان نوح  
 جب کشی مکوہ بودی پر ۱۱۳  
 بی دفع انسان کے لیے درس بہرت  
 حضرت اوریس علیہ السلام ۱۱۴  
 بعد کے تمام پیغمبروں کے جدا علی ہیں  
 ان کے عہد میں مومنین کا اختلاف ۱۱۵  
 حضرت عبد اللہ بن مسعود اور حضرت ابن عباس م ۱۱۶  
 کالدی میں آوار بڑے پچاری کر کہتے ہیں  
 کی رائے کے وہی حضرت الیاس ہیں۔  
 حضرت اوریس کا رفع اسمانی ۱۱۷  
 تدرات میں حنون کا ذکر  
 کتب احصار کا بیان ۱۱۸  
 حضرت اوریس کس علاقے میں بھیجے گئے  
 سرزا غلام احمد کے ہاں ایلیام ہی ہیں  
 حضرت اوریس صلم بخوم کے بھی ماہر تھے  
 سب سے پہنچ آپ نے قلم اٹھایا  
 ۱۱۹ حضرت ابراہیم کے دو مناظرے  
 ۱۲۰ حضرت ابراہیم کے دو مناظرے  
 ۱۲۱ دین ابراہیم کے کھلے استیازات  
 ۱۲۲ توحید غالص، بھرت، قربانی  
 ۱۲۳ حضرت ابراہیم پر صحیفوں کا نزول  
 ان کا علاقہ حضرتوں کے شمال میں تھا

- حضرت ابراہیم کی بحث  
نصر کے عکران کا بیویوں کو روکنا ۱۱۶
- عیسیٰ اور یعقوب ۱۱۷
- شاہ صدر کی بیٹی ہا جڑہ خدمت کے لیے ۱۱۸
- عیسیٰ پسے چاکہ ہاں عرب چل گئے ۱۱۹
- حضرت یعقوب اہل کنعان کی طرف بھیجے گئے ۱۲۰
- حضرت ابراہیم کی تین بیویاں ۱۲۱
- حضرت ابراہیم کا علم دلیقین ۱۲۲
- حضرت ابراہیم علم مناظر کے امام ہوئے ۱۲۳
- حضرت یعقوب کے علم کی تعریف ۱۲۴
- حضرت ابراہیم کے دو بیٹے اور ایک بھتیجا ۱۲۵
- ادلو الائیدی والہ بخاری میں آپ کا ذکر ۱۲۶
- حضرت یعقوب کا وسیع سلسہ اولاد ۱۲۷
- قرآن میں آں لیتھ شب کا ذکر ۱۲۸
- حضرت لوط ایک زبردست پناہ گاہ میں ۱۲۹
- انیا کی دراثت علم میں ملتی ہے ۱۳۰
- خود نے اس آیت کی تغیری کر دی ۱۳۱
- حضرت یعقوب کی اولاد و ازواج ۱۳۲
- ۔ حضرت اسماعیل علیہ السلام ۱۳۳
- آپ کی پیدائش کے وقت حضرت ابراہیم کی عمر ۱۳۴
- سلسلہ نبوت حضرت یوسف پر گل گیا ۱۳۵
- کیا باندیوں سے بھی بھی سردار پیدا ہوتے ہیں ۱۳۶
- لیکن بہوت دوسرے سلسہ میں چلا۔ ۱۳۷
- حضرت ہا جڑہ کی کمیں تشریف اوری ۱۳۸
- یہ اس لیے بھی کہ آں فرعون کو شتمی رہے ۱۳۹
- حضرت اسماعیل علیہ السلام میں باپ کے ساتھ ۱۴۰
- یوسف کے مہجرات کا ذکر قرآن میں ۱۴۱
۸. حضرت اسحق علیہ السلام ۱۴۲
- انیا نہیں صرف ان کی حکایت ہے ۱۴۳
- ان کی پیدائش پر حضرت ابراہیم کی عمر سو سال کی تھی ۱۴۴
- فلسطین اور صحریں تاریخی ربط ۱۴۵
- حضرت اسماعیل اور حضرت اسحق کا تاریخی شرف ۱۴۶
- حضرت یوسف مصر کیسے پہنچے ۱۴۷
- دونوں کے لیے بشارتیں مختلف الفاظ میں ۱۴۸
- صریح حضرت یوسف پر کیا حالات ہجڑے ۱۴۹
- حضرت ہوسی کی والدہ کو بتا دیا گیا تھا ۱۵۰
- عزیز مصر کے محل میں حضرت یوسف ۱۵۱
- کرتشاریہ بچھنے لا ہو گا۔ ۱۵۲
- ایک ازماش میں ۱۵۳
۹. حضرت یعقوب علیہ السلام ۱۵۴
- سمیت پر جمل کی زندگی کو ترجیح دی ۱۵۵

- دو قیدیوں کا خواب اور حضرت یوسف کا تعبیر دنیا ۱۳۴ مصربین بتو اسرائیل کی حیثیت  
بادشاہ کا خواب اور تحریر کے لیے یوسف کی تلاش ۱۳۵ حضرت یوسف نے جانشین اسرائیلوں  
علم کی غلطت کے آگے کسی کی نہیں چلتی ” سے نہ بنایا مصربین سے بنایا۔ {  
حضرت یوسف ایک با اختیار حکمران کی حیثیت سے ۱۳۶ مصربکی حکومت پھر فرعون کے پاس  
حضرت یوسف کے بھائی مصرب کے دربار میں ” مصربین دین ابراہیم کا پُرانا تعارف تھا  
کنوان میں حضرت یعقوب پر کیا گزری ۱۳۷ حضرت موسیٰ کے ہاتھوں ایک قلبی کا قتل  
حضرت یوسف کی اُسر کے حضور حاضری اور شکر ۱۳۸ حضرت موسیٰ ابھی بہوت پُرانے تھے  
بھائیوں کی حضرت یوسف کے سامنے حاضری ۱۳۹ حضرت موسیٰ کی اہل مدین میں شادی {  
حضرت یوسف کا گزہ کا مجڑہ ” اور مصرب والپی۔ }  
۱۴۰ حضرت شیعہ علیہ السلام  
حضرت ابراہیم کی نسل بتو نظر وہ سے تھے  
حضرت شعیب کی بعثت مدین میں  
مدین حضرت ابراہیم کے ایک بیٹے کا نام تھا  
ناپ توں ہی کرنے کے خلاف تبلیغ  
حضرت شعیب کا خطاب اصحاب ایک سے  
اہل مدین کا عقیدہ کہ بشریت نہیں ہو سکتا  
اس دو میں پر زلزلے کا عذاب  
اپر کے سامان میں آگ کا عذاب  
حضرت موسیٰ اہل مدین کے ہاں ۶ نکلے  
حضرت موسیٰ علیہ السلام  
حضرت موسیٰ کے لادی بن یعقوب کے  
خاندان سے سرکھ  
حضرت موسیٰ کے والد عمر بن قامر  
” یہ مرکے حضرت داد دنے فتح کیا  
” پھر اُسر نے ان کو بہت دی  
” بہوت اور حکومت دلوں میں

- |     |                                            |    |                                         |
|-----|--------------------------------------------|----|-----------------------------------------|
| ۱۵۸ | جنت کے باخوان بیت المقدس کی تعمیر          | ۳۶ | ہدم کی خلافت حضرت داؤد پر ظاہر ہوئی     |
| "   | حضرت سليمان کا بدلن بعد الدافتاجی قائم رہا | "  | حضرت داؤد کو فضل الخطاب کی عطا          |
| ۱۵۹ | جنت علم غنیب نہیں رکھتے                    | ۳۷ | حضرت داؤد کی حدد سلطنت                  |
| ۱۶۰ | بیت المقدس کی خدمت میں وقت ہے              | "  | حضرت نے مجن داؤد کی تعریف فرمائی        |
| ۱۶۱ | حضرت میرم وہاں اُن کی کفارت میں رہیں       | ۳۸ | حضرت داؤد کی زبان سے زبور کا ختم        |
| "   | حضرت میرم کے پاس خلاف موسیم پھل            | "  | حضرت سے اس ختم کی روایت                 |
| "   | حضرت ذکر یا کوڑھا پے میں جوانی کا بیل ملا  | "  | زبور کس پیرایہ کی کتاب ہے               |
| "   | حضرت ذکر یا پر خدا نیشان اترنا             | "  | تو رات کس پایا کی کتاب بھتی             |
| "   | حضرت سعینی کو سچپن میں ثبوت مل گئی         | ۳۹ | حضرت داؤد کے علم کی شان                 |
| ۱۶۲ | نیزا کی طرف بھیجی گئے                      | "  | دو ہے کے نرم ہو جانے کا سمجھہ           |
| "   | قوم پر عذاب اترنے کی خبر                   | ۴۰ | حضرت داؤد کے فضل خصوصات                 |
| "   | عذاب اتر امگران میں گھسنے پایا             | "  | شر کار کا کس طرح ایک دوسرے پر ٹھپتے ہیں |
| "   | قوم کی اس وقت کی توبہ قبول ہو گئی          | ۴۱ | حضرت داؤد عليه السلام پر ابتلاء کی گھری |
| "   | حضرت یونس کا بستی سے بخل پڑنا              | "  | حضرت سليمان عليه السلام                 |
| "   | کسی یکم خداوندی کے خلاف نہ تھا             | ۴۲ | حضرت سليمان کا ہوا ہے اڑتا تخت          |
| "   | حضرت یونس کا محفلی کے پیٹ میں چلا جانا     | ۴۳ | حضرت سليمان کی دعا کہ جنت پر کسی        |
| "   | محفلی کے پیٹ میں دینی زندگی قائم رہی       | "  | اور کو حکومت نہ ملے۔                    |
| "   | چون ٹیکلے تک کو علم ہے کہ پیغمبر کے        | ۴۴ | حضرت سليمان کا ملک سبا کی خرب یانہ      |
| "   | صحابہ کسی پر زیادتی نہ کر سکیں گے۔         | "  | حضرت سليمان کا ملک طبیعیں کے نام خط     |
| "   | تشیع و استغفار                             | ۴۵ | تحتیت طبیعیں کا بلقیس سے پہنچے چلا آتا  |

۱۶۲) عامورہ اور سدوم میں حضرت لوط  
۱۶۳) بجاز کے شمال کی طرف حضرت شعیب .  
۱۶۴) اصحاب ایک اور اصحاب مدین ایک ہیں

۱۶۰ ۲ اصحاب القریہ  
۱۶۹ اصحاب ایک پر خیگی کا عذاب

حضرت عیسیٰ بن مریم

|     |   |                                                                                                                  |   |                                                                                                                                                         |
|-----|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۶۱ | ” | سورة نیمین میں ان کا ذکر<br>ان پر محی پتھ کا عذاب اتنا<br>ایک بخت یاد رکھنے کے لائق<br>لقطہ مر سلوں کے مختلف محل | ” | آپ کے لیے آپ کے پورے خاندان کا ذکر<br>آپ کے پورے و قائل حیات ابھی واقع نہیں ہے<br>آپ قیامت کی ایک نتائی ٹھہرائے گئے<br>دنیا میں و قائل حیات اس طرح گزرے |
| ۱۶۲ | ” | تورات کو لے کر چینے والے رسول<br>صحابہ قریب کے ذکر میں نصیحت<br>بشریت اور رسالت میں تباہی نہیں                   | ” | بلاباپ پیدائش اور ماں کی گود میں کلام کرنا<br>بن باپ ہونے میں حضرت عیسیٰ سے مشابہت<br>آپ پر اجیل کیے اُتری                                              |
| ”   | ” | ایمان با شرعاً رایمان بالآخرة بنیادی امور ہیں ”                                                                  | ” | آپ کو لپٹنے والین پنڈت کی بشارت ملی                                                                                                                     |
| ۱۶۳ | ” | ۳۔ اصحاب السبت                                                                                                   | ” | آپ سولی نہ دیتے گئے تھے                                                                                                                                 |

” تدریات کے حوالہ سے  
تدریجی ایجاد کرنے کا مکمل

” یہ قوم دیوار کے نوار کے ابادی  
” محدثوں کی آزمائش میں

۱۹۶  
اس سیکی کا نام ایڈر مختا

|     |                 |                   |
|-----|-----------------|-------------------|
| ۱۶۵ | ایک کور طلب بات | دوسری کور طلب بات |
|-----|-----------------|-------------------|

" صدتوں کے سخن ہونے کا بیان "

١٦٨ شیری غور طبیب بات

اصحاب القرآن

توہیں اصحاب کے نامے  
بیسے اصحاب الفیل، اصحاب الائچہ و دو  
شخصیات کا ذکر

شام اور فلسطین میں حضرت اُنْجَی  
عرب میں حضرت اسماعیل ملیعہ السلام

|       |                                             |     |                                                                               |
|-------|---------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۵   | مثال القرآن                                 | ۱۶۹ | یہ ایک پرانی قوم سُنْدَری ہے<br>پیغمبر کو کتنی میں بند کیا<br>۵۔ اصحاب الکعبت |
| " ۱۷۰ | شالوں کی افادیت                             | "   | انہیں اصحاب الرقیم بھی کہا گیا ہے                                             |
| " ۱۷۱ | شالوں سے سبق لینے کا حکم                    | "   | یہ تین رسال سوئے رہے<br>بیشکھلے سے پیئے یہ دہاں زندہ رہے                      |
| " ۱۷۲ | قرآن اسی رام سے آسان ہوتا ہے                | "   | یہ زندگی محس فضل خداوندی سے سعی                                               |
| " ۱۷۳ | شالوں کا مقصد تھری چیزوں کو                 | "   | ۶۔ اصحاب الحجر                                                                |
| " ۱۷۴ | محوس کر دکھاتا ہے                           | "   | یہ قوم شود کا دوسرنامہ ہے                                                     |
| " ۱۷۵ | ارہیاں کی ایک واضح مثال                     | "   | قدر ابن سالفت نے حضرت صالح کی                                                 |
| " ۱۷۶ | مومنین کا ایک اپنا وجد قائم ہو              | "   | اذٹی کی کوئی سخیں کاٹیں                                                       |
| " ۱۷۷ | اہل شنیش کے لیے ایک واضح مثال               | "   | ۷۔ اصحاب الجنة                                                                |
| " ۱۷۸ | حضرت میمی اور آدم میں مشابہت                | "   | صحیح حکمتی کا نئے کا پروگرام تھا                                              |
| " ۱۷۹ | منافقین کی مثال                             | "   | ایک بھکڑا آیا اور باغ برباد                                                   |
| " ۱۸۰ | جیسے کوئی اندھا ایک روشن ہاول میں سُبھیا ہو | "   | ۸۔ اصحاب الاعداد                                                              |
| " ۱۸۱ | ہم منافقین کی ایک اور مثال                  | "   | یہ حضرت عیسیٰ کے بعد کے لوگ میں                                               |
| " ۱۸۲ | گزور تدبیروں سے اپنے آپ کو بچانا            | "   | اہنوں نے مسلمانوں کو آگ میں جلایا                                             |
| " ۱۸۳ | حق اور باطل کی ایک مثال                     | "   | ایک جادوگر اور ایک درویش                                                      |
| " ۱۸۴ | جمگاں کا اہال محس ایک وقتی چیز ہے           | "   | ڑکے کو وہ مارنے سکے                                                           |
| " ۱۸۵ | حق اور باطل کی ایک اور مثال                 | "   | ڑکے نے پھر خود پری ایک راہ بنانی                                              |
| " ۱۸۶ | حق کی جڑیں بہت گہری ہیں                     | "   | ۹۔ اصحاب الفیل                                                                |
| " ۱۸۷ | باطل ایک اکھڑ اور شست ہے جسے شہر و نہیں     | "   | ارہیہ کا شکر حکمعہ گرانے آیا                                                  |
| " ۱۸۸ | دو نیاکی زندگی کی ایک مثال                  | "   | یہ جیش کی طرف سے میں کا حاکم تھا                                              |
| " ۱۸۹ | آسمان سے پانی برسا اور زین اپاہ ہوتی        | "   |                                                                               |
| " ۱۹۰ | جب عکر الہی ہوا سب کچھ جاتا رہا             | "   |                                                                               |

۸. دنیا کی زندگی کی ایک اور مثال  
فضل بیمار آنسے سے پہلے چورا چورا  
۹. دنیا کی زندگی کی ایک اور مثال  
دنیا کی زندگی اول ایک کھل پھر تاشا  
پھر بناؤ سنگار اور مالی و اولاد کی بڑائی  
یہ خوب ایک دھوکہ ہے
۱۰. گدھے نے کتاب میں انعام کھی ہے  
۱۱. بلندی سے گئیوں کے بیتمت کی مثال  
۱۲. اسکی مثال کتے کے حال سے دی گئی }  
} جسکی زبان لکھی ہو اور ہب پر ہا ہو۔  
} حق کو پوری طرح سمجھنے کے باوجود دنیوی لایخ  
۱۳. اکفار کے نیک اعمال کی مثال  
۱۴. کافروں کے اعمال کی دو قسمیں  
} کمکی کا پرستک نہیں بنا سکتے ہیں؛  
۱۵. حکمتی ریت کسی فریب خودہ کو پانی دکھائی دے  
} کمکی کی اٹھائی چیز واپس نہیں لاسکتے  
۱۶. اعمال کفار کی ایک اور مثال  
} را کھجس پر زور کی ہو را پس اور  
} دہ مرغ صورت بناتے تھے جان خدا داتا تھا  
۱۷. مکملی کے جائے کی مثال  
} جسے خدا کی معرفت نہیں اس کے  
مشکین نہیات کن درست قوت اختیار کیے بیٹھے ہیں ۱۸. تمام اعمال یے روح اور بے وزن ہیں۔ }  
۱۹. ابتوت پر ایمان شد کھنے والوں کی مثال ۲۰. اعمال کفار کی ایک اور مثال  
} مثل السر ہے اور اللہ کی شان بہت اُوپس ہے  
} کھیتی کو پالا گئے اور وہ تباہ ہو جائے  
} اب ان بُری مثالوں کو سنبھی  
} اندھے سے بہرے اور گوئنگے  
۲۱. اعمال کفار کی ایک اور مثال  
} فریقین کی مثال۔ یہ کمی برا پر نہیں ہو سکتے  
} اندھا اور دیکھنے والا  
} بہرہ اور سنبھنے والا  
} زندہ اور مردہ  
} گردھے پر کتا  
۲۲. عملاء رسول کی مثال  
} سیاہ و زکر کشش ریمن سے بنتا ہے

- قیامت کے بعد دن کا یہ سچانہ نہ رہے گا  
و دنیا میں کیسے خود ساختہ اعمال حساب کے }  
دن دن نہ دے سکیں گے۔ }
- اصطلاحات القرآن**
- کفر عناد اہم یا الحاد احکم ایک ہے ۲۸  
کفر عناد کفر لغوی معنی میں بھی آیا ہے ۲۹  
کفر کی شرعی حقیقت کیا ہے؟ ۳۰
- عملی ترک صرف کرتا ہی ہے انکار نہیں ۳۱  
امام محمد کے بیان میں ایمان کی حقیقت ۳۲
۳. دین کی حقیقت ۳۳
- یہ لفظ اپنے لغوی معنی میں ۳۴
- کبھی اپنے محل معنی پر صحیح تفصیلات کے ۳۵
- دین کے اپنے اجزاء نہیں یہ بسط شی ہے ۳۶
- ایمان کی شرعی حقیقت ۳۷
- ایمان تقدیر بالرسالت کا نام ہے ۳۸
- تفصیل اور تعارضے بنزول فروع کے ہیں ۳۹
- دین میں قوت ضعف تو آتا ہے کی بیشی نہیں ۴۰
- ایمان کے اعمال ہیں اور کچھ اس کی علامات ۴۱
- حقیقت صولوم ہو جائے تو علامات کا ۴۲
- امتنان کے ہیں رہتا۔ ۴۳
- قرآن میں اس لفظ کا لغوی استعمال ۴۴
- البر صیدہ لغوی کا بیان ۴۵
- کبھی بیان سکردا ایمان کی تفاصیل ہوتی ہیں ۴۶
- حدیث کی روشنی میں ایمان کا معنی ۴۷
- ایمان اور اسلام ۴۸
- ایمان کو ضرر نہیں رکھا جاسکتا ۴۹
- الجیان اندلسی کا بیان ۵۰
- لغوی معنی چھپائے اور انکار کے ہیں ۵۱

|     |                                                 |     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| ۲۷۳ | پہلے لوگوں میں دیا رہ اہل جنت                   | ۲۱۳ | ناد کے اثرات و ثمرات نہماز کی حقیقت نہیں              |
| "   | رسولوں کے لیے غالب آئے کا وعدہ "                | ۲۱۴ | دین اور اس کے تعلق<br>ایمان بچانے کے لیے مخلصانہ کوشش |
| "   | الشد کا شکر کامیاب ہو کر رہے گا                 | "   | دین ایک نظام نہیں ایک حقیقت ہے                        |
| ۲۲۵ | رسولوں کو دنیا میں بھی فلیہ ملتا ہے             | ۲۱۵ | دین کا غلط تصور                                       |
| "   | منافق بھی الجہنم کارنا کام ہو کر رہی گے         | "   | دین ایک نظام نہیں ایک حقیقت ہے                        |
| ۲۲۶ | ، کتاب                                          | "   | دین کے مختلف پہلوؤں کو جوڑنا ایک نظام ہے              |
| "   | کتاب درج محفوظ کے معنی میں                      | "   | آمامت شریعت اور اقاومت دین میں فرق                    |
| "   | کتاب سے مراد قرآن کریم                          | ۲۱۶ | دین کا صحیح تصور (ایک نقشہ کی صورت ہیں)               |
| "   | کتاب سے کبھی مراد ایک مددت                      | "   | ایک سوال                                              |
| "   | جو کام خاص حالات میں مسلمانوں کے ذمہ بیل کیا ان | "   | جو کام خاص حالات میں مسلمانوں کے ذمہ بیل کیا ان       |
| ۲۲۷ | کتاب سے مراد تورات اور انجلیل                   | "   | حالات کا پیدا کرنا بھی ہمارے ذمہ ہے                   |
| ۲۲۸ | ۸۔ آیت                                          | "   | ۵۔ نفاق                                               |
| "   | قرآن کریم کے فقرے اور جملے                      | ۲۱۷ | نفاق اعتمادی اسلام کو دل سے نہ مانتا ہے               |
| "   | قدرت کے گھنے نشان                               | "   | نفاق اعتمادی اسلام کو دل سے نہ مانتا ہے               |
| "   | سمجھوات کو بھی آیات کہتے ہیں                    | ۲۱۸ | صحابہؓ کی جماعت ایمان کا معیار ہو چکی تھی             |
| ۲۳۱ | و تعمیم خاص                                     | ۲۱۹ | منافقوں کی اصلی علامات                                |
| "   | ۱۰. تحسیں عام                                   | "   | ۱. وہ دور عروج میں مسلمانوں میں گھٹے ہوں              |
| ۲۳۲ | ۱۱. برہان، دلیل، مبحجزہ                         | "   | ۲. وہ مکہ کی پرانشوب زندگی میں نہ ملے ہوں             |
| ۲۳۳ | ۱۲. کذلک اور کما                                | "   | ۳. وہ مال خرچ کرنے سے پورے گیریاں میں                 |
| "   | ۱۳. آل اور اہلبیت                               | ۲۲۰ | ۴. وہ امر بالمعروف میں برا برا کوشش رہیں              |
| ۲۳۵ | ۱۴. المتر کے معنی                               | "   | ۵. اب میسمم بھرائی کی شہادت                           |
| ۲۳۶ | ۱۵. اتنا                                        | ۲۲۳ | ۶. اظہار رسالت                                        |
| "   | ۱۶. ثم اور واؤ عاطفہ                            | "   | ایک کامیاب رسالت                                      |
| ۲۳۸ | ۱۷. حذف کی مختلف صورتیں                         | "   | بعکی گھری آپ کے لیے پہلی سے پہتر                      |

|     |     |                                             |
|-----|-----|---------------------------------------------|
| ۲۵۱ | ۲۳۸ | ۱۸. ابوال کے مختلف حالات                    |
| "   | ۲۳۶ | ۱۹. اختلاف کے مختلف معمولیں                 |
| ۲۵۲ | ۲۴۰ | ۲۰. فل کا تعلق صرف ایک معمول سے {           |
| "   | ۲۴۵ | اوہ درسے معمول کا فعل مذف.                  |
| ۲۵۳ | ۲۴۱ | ۲۱. وله ماسکن فی اللیل والنهار              |
| "   | ۲۴۲ | ۲۲. سکون رات کے ساتھ مخصوص ہے               |
| "   | ۲۴۳ | ۲۳. ان ارادات ان یہاں المیم بن ہریم و امہ   |
| "   | ۲۴۴ | امہ فل یہاں کے تحت نہیں                     |
| ۲۵۴ | ۲۴۵ | ۲۴. تجویں صحت ترکیب اور الفاظ کی مناسبت     |
| "   | ۲۴۶ | غلط ترجمہ کس طرح ہوتا ہے اور اس کے نتائج    |
| "   | ۲۴۷ | ترجمہ میں غلطی کر جانے کی شایعی             |
| ۲۵۵ | ۲۴۸ | ۲۵. استہزاہ اردو میں کسی اچھے معنی میں نہیں |
| "   | ۲۴۹ | ۲۶. تاکید تبکیت کی ایک اور مشاہ             |
| "   | ۲۵۰ | ۲۷. معمول معد کی چند اور مشاہیں             |
| "   | ۲۵۱ | ۲۸. عبادات اصطلاحی معنی میں                 |
| "   | ۲۵۲ | عبدیت اور عبدیت کے معنی                     |
| "   | ۲۵۳ | شیخ عبد الحق محدث دہلوی کا بیان             |
| "   | ۲۵۴ | عبادات میں توجہ ساری مخلوق کے لیے           |
| "   | ۲۵۵ | محمد کیر ملا علی قاری کا بیان               |
| "   | ۲۵۶ | ۲۹. لاجناح علیکہ کا ایک استعمال             |
| ۲۵۷ | ۲۵۷ | منما اور صروہ کے درمیان دوڑنا               |
| "   | ۲۵۸ | ان پتھروں کی تنظیم کے لیے نہیں۔             |
| "   | ۲۵۹ | ۳۰. حق کو لام کے معنی میں نہ لینے کی غلطی   |

### مختلف تراجم قرآن

- سورہ فاتحہ کے قرآن مجید ہونے کا اقرار ۲۷۱ عبد اللہ بن عمر نے آٹھ سال میں سورہ فاتحہ پڑھی ۲۷۲ امام جماہ نے حضرت ابن عباسؓ سے " سورة فاتحہ قرآن کی رو سے قرآن عظیم ہے ۲۷۳ تیس دفعہ قرآن پڑھا ۲۷۴ سورۃ البقرہ اور آیت عمران پڑھنے ملے ۲۷۵ اگے مکمل گئے ۲۷۶ حضور دس آیات پڑھائے کے بعد ان پر عمل کھلتے ۲۷۷ جو اکابر صحابہؓ تفسیر قرآن کا مزدھ بنتے ۲۷۸ ا، حضرت عثمان غنیؓ، حضرت علی المرضیؓ ۲۷۹ عبد اللہ بن مسعودؓ، عبد اللہ بن عباسؓ ۲۸۰ ۵. زید بن ثابتؓ - ۵. ابی بن کعبؓ ۲۸۱ حضرت ابن عباسؓ کاراوی علی بن ابی طلحہ ۲۸۲ تفسیر قرآن کے دو مرکز مکمل مکرر اور کوفہ ۲۸۳ تفسیر کی ضرورت پر پانچ قرآن شہادتیں ۲۸۴ کوئی حضرت ابن عباسؓ کے پانچ شاگرد ۲۸۵ تبین حضورؓ کا اور تفکر صحابہؓ کا ۲۸۶ تفکر تبین کی روشنی میں ہو ۲۸۷ تابعین نے صحابہؓ سے حر طرح سنت کا علم پایا ۲۸۸ الفاظ کا اختلاف تبین سے ہی ختم ہوتا ہے، تفسیر قرآن مجید اہنہوئے انہیں سے سیکھی۔ ۲۸۹ جمع قرآن اور بیان قرآن کی الہی ذمہ داری ۲۹۰ تبیغ تابعین کے توجیل القدر مفسرین ۲۹۱ تفہیم کتاب حضورؓ کے ذمہ لگائی گئی ۲۹۲ تلاوت اور تعلیم دو ملخچہ عمل ہیں ۲۹۳ تفسیر ابن عباسؓ ان کے بعد جمع کی گئی ۲۹۴ آنحضرت ارشاد ربانی سے تعلیم کتاب فرمائتے ۲۹۵ قرآن کیم میں امت کے لیے تدبیر و تنفس کا حکم ۲۹۶ قرآن سے دو شہادتیں ۲۹۷ قرآن کی علم کے مختلف شعبوں میں تفصیم ۲۹۸ قرآن سمجھنا لغتہ کافی ہر تا نو سچ سباد سچ قیامت کیوں لگاتے ۲۹۹ پڑھنے میں قرأت نزول کے سات پر لستے

### تفسیر القرآن

- ۲۹۰ تفسیر کی صحت کا تذکرہ ۲۹۱ وحی کی صرف در قسمیں ہیں ۲۹۲ مرزا محمدی کی تحریث ۲۹۳ قادیانی تحریث کا پسر نظر ۲۹۴ پہلے ترجیح میں اختلاف ہوتا ہے ۲۹۵ پھر تفسیر میں اختلاف ہوتا ہے۔
- ۲۹۶ تفسیر کی ضرورت پر پانچ قرآن شہادتیں ۲۹۷ کوئی حضرت ابن عباسؓ کے پانچ شاگرد ۲۹۸ تبین حضورؓ کا اور تفکر صحابہؓ کا ۲۹۹ تفکر تبین کی روشنی میں ہو ۳۰۰ تابعین نے صحابہؓ سے حر طرح سنت کا علم پایا ۳۰۱ الفاظ کا اختلاف تبین سے ہی ختم ہوتا ہے، تفسیر قرآن مجید اہنہوئے انہیں سے سیکھی۔ ۳۰۲ جمع قرآن اور بیان قرآن کی الہی ذمہ داری ۳۰۳ تبیغ تابعین کے توجیل القدر مفسرین ۳۰۴ تفہیم کتاب حضورؓ کے ذمہ لگائی گئی ۳۰۵ تلاوت اور تعلیم دو ملخچہ عمل ہیں ۳۰۶ تفسیر ابن عباسؓ ان کے بعد جمع کی گئی ۳۰۷ آنحضرت ارشاد ربانی سے تعلیم کتاب فرمائتے ۳۰۸ علم تفسیر سے مراد قرآن کی بات کو کھوائی یا نہ ہے ۳۰۹ قرآن کیم میں امت کے لیے تدبیر و تنفس کا حکم ۳۱۰ علم تفسیر ابن عباسؓ انہی کے بیان میں ۳۱۱ قرآن سے دو شہادتیں ۳۱۲ قرآن کی علم کے مختلف شعبوں میں تفصیم ۳۱۳ قرآن سمجھنا لغتہ کافی ہر تا نو سچ سباد سچ قیامت کیوں لگاتے ۳۱۴ پڑھنے میں قرأت نزول کے سات پر لستے

۲۰۰. مددولات میں علم لغت اور قواعد عربیت تاویل کا معنی علامہ خازن کے ہاں ۳۲۵
۲۰۱. الفاظ کے انفرادی احکام میں علم صرف تفسیر بالای کسے کہتے ہیں "
۲۰۲. الفاظ کے متکبی احکام میں علم خواستہ تھات دہ ہیں جو قرآن کی تفہیم کرو پڑا کریں "
۲۰۳. الفاظ کے متکبی احکام میں علم خواستہ تھات دہ ہیں اپنے نفس کا دخل ہے۔ "
۲۰۴. باطنیہ اور خوارج تفسیر بالای کرنے ہے حکم و متشابہہ اور قصص احکام "
۲۰۵. حضرت مولانا انور شاہ کے ہاں تفسیر بالای کا معنی " تھات دہ ہیں جو قرآن کی تفہیم کرو پڑا کریں "
۲۰۶. حضرت علامہ طاہر گرجاتی کے ہاں تفسیر بالای کا معنی " تقدیم کے ہاں ابھی تھات کو علم فخر کرتے تھے "
۲۰۷. ابوالنصرور ما رسیدی تفسیر میں نکتہ یقین کے طالب " تفسیر بالای کی چند مثالیں "
۲۰۸. عالم رواح کے خطاب کو یہاں کا خطاب بھہرا " عالم تفسیر علامہ سیوطی کے الفاظ میں "
۲۰۹. حضور ابی قبیل حضرت شاہ عبدالعزیز " حضور ابی قبیل حضرت شاہ عبدالعزیز "
۲۱۰. تاویل قریب، تاویل بعد اور تحریف میں فاصلے " جبریل جو کچھ کہہ ہے تھے خدا کی طرف سے تھا "
۲۱۱. صوفیا رکام کے لئے اسلاف اور محدثین سفر اور فسر ایک معنی میں " سفر اور فسر ایک معنی میں "
۲۱۲. والبعھا ذا السفر میں اسفار کا بیان " کی تاویل میں فرق "
۲۱۳. تفسیر اور تاویل کے لغوی معنی " تفسیر بالای کے پانچ درجہ "
۲۱۴. حدیث میں تاویل قرآن اور تفسیر میں قرآن کا ذکر " حدیث میں تاویل قرآن اور تفسیر میں قرآن کا ذکر "
۲۱۵. مسلم را خوب تفسیر میں صرف " قرآن کی مراد بتانا آسمانی حق ہے "
۲۱۶. معرفات لاتے ہیں " اپنی مرضی کی بات نہیں "
۲۱۷. علامہ ابو الفخر قشیری کی رائے " قرآن کی آیات کی مختلف انواع "
۲۱۸. نہ تن تفسیر متاخرین کے ہاں " ا وہ آیات جو اخ خود و اخ المراد ہوں "
۲۱۹. الاعتبار و التاویل " دس مثالیں "
۲۲۰. ہم خبرت نے قرآن کی تلاوت اور تاویل میں " وہ آیات جو کلیات اور اشباه "
۲۲۱. فرق بیان فرمایا۔ یہ علماء سے ہی مل سکے گا۔ " و امثال کے درجہ میں ہیں "
۲۲۲. تاویل سے حسنہ کا منقول ہونا ضروری نہیں " امثال قرآن کو مرف عالم ہی تمجھ پانتے ہیں "

- ہر مشاہدات۔ انہیں عکمات کے تابع رکھائے ۲۸۹
- ان کی مزاد پالینے کو بھی تاویل کہتے ہیں۔ " ۱. جو اول وقت نماز پڑھتا ہے " ۲. وہ آیات ہن میں قصص اور اقام سایہ کا بیان ۲۹۰
- قرآن میں خبری لگی کہ اس میں خادم کریم نے بھی پابند ہے، خالق نفہ اور مقتضد کے مختلف معنی " ۳. صیحہ مفرج بنے کی چودہ شرطیں " ۴. یہ تنوع کا اختلاف ہے تھاد کا نہیں " ۵. پسندیدہ ہر شرط علم موبہبۃ زبانی ہے " ۶. عوام کے لیے قرآن میں راہ عمل " ۷. تفسیر قرآن کے پانچ اصول " ۸. سباب نزول میں تقدیم کی روشن کو " ۹. پہچاننے کی اشہد ضرورت ہے " ۱۰. ایک شید اور اس کا جواب " ۱۱. گفتگی کی آیات لاحدہ ضرورت کو کہیے حل کریں " ۱۲. علماء میں علمی تیغٹ اور ملکہ اجتہاد پیدا ہوا " ۱۳. حضرت شاہ ولی اللہؒ کا استقراء صحابہؓ " ۱۴. اور تابعین کے کلام سے " ۱۵. این تبیین کا بیان کہ اس میں دعوت کا فرطہ ہے " ۱۶. شان نزول اور موارد نزول میں فرق " ۱۷. تفسیر میں اختلاف کی قویت " ۱۸. العبرۃ لموم المفظ لا الخصوص المورد " ۱۹. سلف میں تفسیر میں بہت کم اختلاف ہوا ہے " ۲۰. حافظ ابن دقیق العید کی شہادت " ۲۱. دہ تنوع کا اختلاف ہے وہ کہ تھاد کا " ۲۲. حضورؐ کی بیان قرآن کی ذمہ داری " ۲۳. چند مثالیں " ۲۴. دور تابعین کے پہلے اٹھا رئفسر " ۲۵. تفسیر قرآن کے اجزاء بصیرت روایت اگر چلے " ۲۶. عربی دالوں کو ان تفسیری اجزاء کی یا ضرورت ہتھی " ۲۷. تفسیر قرآن میں لغت کشاوی درجہ حاصل ہے " ۲۸. ان تمام وجہوں میں سکی ایک ہی رہے کا " ۲۹. شیخ عبد العاد جرجانی کی شہادت " ۳۰. اختلاف کی ایک اور قسم " ۳۱. امام سخن علامہ صمعی کا بیان " ۳۲. علامہ راغب الصعبیانی کا بیان " ۳۳. تفسیر صدی کے تاجر منترین " ۳۴. کسی حکم عام کے ایک قسم کی تشدید ہی " ۳۵. ایک حکم عام کے سخت درستی نوع کی نشاندہی "

|     |                                  |                                         |
|-----|----------------------------------|-----------------------------------------|
| ۳۰۳ | علم ارکی سولہ تفہیت              | چھٹی صدی کے نامور مفسرین                |
| ۳۰۵ | آزادی قلم کی نو تفہیت            | پانچھیں صدی کے نامور مفسرین             |
| ۳۰۶ | شیخ تفاسیر عربی اور فارسی ۱۲     | چھٹی صدی کے نامور مفسرین                |
| ۳۰۷ | شیخ تفاسیر (اردو) ۲              | ساقی آنھیں نویں اور دسویں صدی کے مفسرین |
|     | قرآن پاک کے فارسی تراجم و تفاسیر | گیارہویں اور بارہویں صدی کے مفسرین      |
| ۳۰۹ | قرآن پاک کے متلوم تراجم و تفاسیر | مختلف اذواع میں تفہیریں لکھنے والے      |

### علاج بالقرآن

|     |                                            |                                             |
|-----|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ۲۱۳ | قرآن پاک صرف مسلم کا خدا نہیں              | المغروبات. ابو الحسود. بمحیط                |
| "   | قرآن پاک کی وجہ احتجاد کی ہیں              | ہبھتی سائل اور استخراج احکام میں ۰ ۰        |
| "   | قرآن پاک میں علم ختنی کے کئی تاریخی مثال   | احکام القرآن جماعتی زی و ابن عربی مالکی     |
| "   | قرآن انسان کی زبان سے نکلے                 | تفہیت احمدیہ. تفسیر مظہری. احکام القرآن     |
| "   | ترمیی یہ کلام افسوس ہے۔                    | ۰ ۰ جو تفاسیر روایتی پہلویں ممتاز ہیں       |
|     | علم کتاب کی وقید احاطہ انسانی میں مدد نہیں | ابن جریر. معالم التنزیل. بمحیط              |
| ۲۱۴ | زمین سستی ہے یا زمانہ سمتنا ہے             | تفسیر کسریہ. تفسیر قطبی. غازنی. ابن کثیر    |
| "   | جلات کی قوت پر واز                         | تفہیت مظہری. فتح القدير. روح البیان         |
| ۲۱۵ | قرآن پاک کا اثر شفا                        | سہ جو تفاسیر جامعیت میں مرتع ہیں            |
| "   | قرآن پاک کی آبیت شفا                       | ۰ ۱ جیسے روح المحتانی                       |
| "   | قرآن پاک کے اثر سے بدی صحت                 | اردو تفاسیر                                 |
| "   | آبیت شفا سے صحابہؓ نے کیا جانا             | موضع القرآن جواہب الرحمن. فتح المنان        |
| ۲۱۶ | حضرت ابو سعید الخدريؓ کا عمل               | الاکیر الاعظم. تفسیر قاضی. تفسیر رونی       |
|     | حضرت عثمان بن ابی العاصمؓ کا عمل           | حمدۃ البیان. ترجمان القرآن زادب صدیق الرحمن |
| "   | حافظ ابن قیم کا ایک تجزیہ                  | چودھویں صدی میں اردو تفاسیر کی اخذات ۳۰۳    |

- بدقی علاج کے متعدد پریلئے      ۳۱۹  
 علم ختنی کی تائیری ملی دیکھی گئی      ۳۲۰  
 جادو ملخ خنی ہے مگر اس کی تائیری ملی دیکھی گئی      ۳۲۱  
 خاذندہ بیری میں نفران سید کرنے کا عمل      ۳۲۲  
 حضرت ابو بکر صدیقؓ کا کتاب اللہ سے عمل      ۳۲۳  
 حضرت امام محمدؓ کی شہادت      ۳۲۴  
 سانپ کے دسنے کافر آن سے علاج      ۳۲۵  
 اس علاج پر اجرت کا طلب کیا جانا      ۳۲۶  
 صحیح سچاری کا باب الحق بالقرآن و المعمودات      ۳۲۷  
 صحیح علم کا باب جواز اخذ الاجرة على الرقيبة      ۳۲۸  
 علی الاطلاق قرآن پاک سے علاج      ۳۲۹  
 حضرت علی المرتضیؑ کی شہادت      ۳۳۰  
 شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی شہادت      ۳۳۱  
 ۲۱۸ حضرت کاظمؑ کو دم کرنا      ۳۳۲  
 حضرت شیخ عبدالغنی محدث دہلوی کی شہادت      ۳۳۳  
 جن ہر لذیں پر جنات یا جادو کا اثر ہوا      ۳۳۴  
 یہود جادو کے عمل میں بہت ماہر تھے      ۳۳۵  
 حضرت کعب احبارؓ کا اپنے تنفس کا عمل      ۳۳۶  
 حضرت نے علاج کی رات ایک بڑا جن دیکھا      ۳۳۷  
 اس کے پانچ میں ایک شعلہ تھا      ۳۳۸  
 یہ شعلہ کیسے بجھتا ہے      ۳۳۹  
 دم اور دوا میں فرق      ۳۴۰  
 قرآن کریم اور تاب میں فرق      ۳۴۱  
 علاج بالقرآن دم اور تعویذات سے      ۳۴۲  
 تعویذات میں روحمانی اثرات      ۳۴۳  
 حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کا عمل      ۳۴۴  
 مجدد ماتا دہمہ طالبی العاری کی شہادت      ۳۴۵

## مضاہین القرآن

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۹ | <p><u>۱۔ کتاب القرآن</u></p> <p>قرآن اس نے اپنے بندے پر اکدا<br/>قرآن سے عربیت جد انہیں کی جا سکتی<br/>قرآن کے قرآن میں کئی نام<br/>قرآن کی ابدی حفاظت کا وعده<br/>قرآن ملک ہے یا آسان؟<br/>کس زبان سے آسان کیا گیا؟<br/>قرآن پر ایمان لانے کا بیان<br/>فهم قرآن کے صفت پر یہے</p>                       | ۳۳۰ | <p>وہم میں کمر شرک کا نہ ہونا چاہیے<br/>فتاوےٰ نے اہل حدیث کا ایک حوالہ<br/>ام المؤمنین حضرت حضرت خاصہ کا دم سیکھنا<br/>شیخ احمد عبد الرحمن البنا رکا فتویٰ<br/>ہاتھوں پر دم کرنا اور ہاتھوں کا بیدن پر ملنا<br/>ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کی شہادت<br/>محمد بن کیر مولانا مابدر عالم میر محققی کی شہادت<br/>نواب صدیق حسن خاں کی شہادت<br/>کیا کافر کو دم کیا جاسکتا ہے؟<br/>مولانا شرف الدین دہلوی کی شہادت<br/>حضرت جبریل کا حضور کو دم کرنا</p> |
| ۳۳۱ | <p><u>۲۔ کتاب الایمان</u></p> <p>ایمان کی حقیقت<br/>ایمان اور اسلام ایک<br/>اسلام کیمی اسلام کے معنی میں<br/>ایمان کی بیشی مقدار میں نہیں<br/>قوت و صفت میں ہے۔<br/>ایمان میں کبھی عمل بھی آبانتا ہے<br/>گناہ کبروٰ سے ایمان سے نہیں بدلتا<br/>ایمان اور کفر میں کوئی واسطہ نہیں<br/>ایمان کی علامات</p> | ۳۳۲ | <p>روحانی علاج پر فیض متقرر کرنا<br/>امام فودی کا جراز کا فتویٰ</p>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۳۳ | <p>صلح اور تشریع میں فرق<br/>علاج حالات کے پیش نظر ہونا ہے<br/>تشریع قانون کے تعاونر کے تحت<br/>غتہ کی بات صلاح و حکمت سے نہیں<br/>قانون کے طبق پر ہوتی ہے۔</p>                                                                                                                                          | ۳۳۴ | <p>امام فودی کا جراز کا فتویٰ</p>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۳۴ | <p>صوفیہ کا عمل حل و حرمت میں سند نہیں<br/>من احادیث فی امور فنا ہذا اکی شرح<br/>صحابہؓ کے اجماع سے سبیل المؤمنین علیؑ</p>                                                                                                                                                                               | ۳۳۵ | <p>محابیت کا اجتماعی مرتفع غیر حق پر نہیں ہو سکتا</p>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۳۵ | <p><u>۳۔ کتاب الکفر والحاد</u></p>                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |                                                                                                                                                                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۴۹ | <p>شناخت بھی اسی کے اذن سے<br/>علم بحیط اور علم غیب خاصہ باری تعالیٰ<br/>انبیاء کی اپنے سے علم غیب کی نفع<br/>اُخْرَى سے علم شرکی نفع<br/>وقت قیامت کا علم صرف اسی کے پاس ۳۵۰</p>                                                                                                                                         | ۳۴۹ | <p>سب کافر ترتیب واحد ہے ہیں<br/>کفر کی کمی اوت مہینے ہیں<br/>اہل کتاب بھی اہل کفر ہیں<br/>عمردی نہیں کہ مدحی ایمان مومن ہو<br/>کفر کی ایک قسم الحادہ ہے<br/>مورث کا تحکماج کافر سے نہیں</p>            |
| ۳۵۰ | <p>ہر چیز کو دیکھنے والا ہی ایک ہے<br/>ہر جگہ حاضر فاظ صرف وہی ایک ہے<br/>ما فوق الاسباب اسی ایک کو پکارا جائے<br/>جو پیدا نہ کسکے وہ پکارا نہ جائے<br/>چور زندگی سے کسکے پکارا نہ جائے<br/>اللہ کے سوا کسی کو پکارا ا تو حساب دینا ہو گا<br/>جس پر موت نہیں پکارنے کے لائق وہی ایک ہے<br/>مشترکین کا عقیدہ توحید ۳۵۱</p> | ۳۵۰ | <p>کفر کے لیے جہنم سے نکلانا نہیں<br/>ہم اہل المنافقین<br/>صحابہ اور منافقون مخلوط نہ تھے<br/>منافقوں کو حضورؐ کی معیت دلی ۳۵۱</p>                                                                      |
| ۳۵۱ | <p>ہر اخدا ایک ہے چھٹے اس کی عملیتے میں<br/>مشترکوں کی عبادت کیا تھی؟ پھر<br/>بتوں کی پُر جا صرف اس لیے تھی کہ ان<br/>کے بندگ اہمیں خدا کے تربیت کر دیں۔<br/>اللہ (عبادت کے لائق) صرف ایک ہے</p>                                                                                                                          | ۳۵۱ | <p>معیت والوں کو معیار بنانے کی دعوت ۳۵۱<br/>نمایا اور الفاقع میں منافقوں کا علمیہ کردار ۳۵۲</p>                                                                                                        |
| ۳۵۲ | <p>۹۔ کتاب النبوت والرسالت<br/>بربرت انسانوں کو ہی دی جاتی ہے<br/>اُدمیوں کو ہی رسول بنایا جاتا ہے<br/>حضرت کا اعلان کہ میں انوکھا نبی نہیں ہوں<br/>وہی ختار کل ہے جو پلہے کرے کے</p>                                                                                                                                     | ۳۵۲ | <p>منافقوں اور کافروں کی علمیہ ملقاتیں ۳۵۲<br/>مسلمانوں کی کامیابی پران کے اداں پھر ۳۵۳<br/>ان کے اطور عام مسلمانوں سے جدا ۳۵۴<br/>جنگوں میں منافقوں کا کردار مختلف رہا ۳۵۵<br/>۹۔ کتاب التوحید ۳۵۶</p> |
| ۳۵۳ | <p>ہر چیز کو پیدا کرنے والا ایک<br/>مالک تھی ہر چیز کا وہی ایک</p>                                                                                                                                                                                                                                                        | ۳۵۳ | <p>رُّوقِیٰ کی تسلیکی اور کشاورگی اس کے ہاتھ میں ۳۵۷</p>                                                                                                                                                |
| ۳۵۷ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۳۵۷ |                                                                                                                                                                                                         |

|                                            |     |                                                  |
|--------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| پرندوں کا ذریحہ ہونے کے بعد پھر جو بجانا   | ۲۵۱ | حضور کا دعویٰ تھا رسول کا نہیں بشر رسول کا       |
| حضرت مولیٰ کیلئے پانی کے خواص بدلا         | »   | دین پر گردی مخلوق آباد ہوتی تو تک سمل بھیجا جاتا |
| حضرت سیمانت کیلئے ہر لکھ کے خواص بدلا      | »   | کن کا تھیہ کر بشریت اور سالت جسچ نہیں ہو سکتیں   |
| تمام انبیاء کیلئے مٹی کے خواص بدلا         | »   | بذریان کے سمنی ہیں اس میں کرنی بدلنی نہیں        |
| بنی اسرائیل پر پیارا کا اٹھانا             | ۲۵۲ | فائزی رسالت                                      |
| احکام پہنچانا سمجھانا سکھانا اور زیک بنانا | »   | احکام پہنچانا سمجھانا سکھانا اور زیک بنانا       |
| حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات           | »   | کافروں اور منافقوں دولت سچاپ کرنا                |
| ماں کی گود میں کلام کرنا                   | »   | اس دین کو دوسرے دینوں پر غالب کرنا               |
| بادن اللہ یہا رون کو شفاذ دینا             | »   | تسلیم میں پیش آنے والی اختیروں پر صبر            |
| حضرت خاتم النبیین کے معجزات                | »   | غلیر رسالت                                       |
| ۱۔ قرآن کریم کا سمجھہ                      | »   | رسول غالب آگ کر رہتے ہیں                         |
| ۲۔ شبی خروں کی تقدیت                       | »   | غلبہ اور نصرت ایک معنی میں                       |
| ۳۔ پہلے نبیوں سے طاقتیں                    | ۲۵۴ | غلبہ اور نصرت ایک معنی میں                       |
| ۴۔ بعد میں فرشتوں کا احتنا                 | ۲۵۳ | غلبہ رسالتِ محمدی کی خبر                         |
| ۵۔ چاند کا دو گھنٹے ہونا                   | »   | تریست رسول                                       |
| <u>۸۔ کتاب الصحابہ</u>                     | »   | اطاعت رسول                                       |
| اعداد امت اور حضور کے بین صحابہ و اسطروں   | ۲۵۵ | شان رسالتِ محمدی                                 |
| صحابہ پہلے خیرات ہیں                       | »   | ادب رسول                                         |
| ایمان صحابہ کے دلوں کی زینت                | »   | حصہ رسول                                         |
| کفر و فتن سے انہیں طبعاً نفرت              | »   | ختم نبوت حضرت خاتم النبیین                       |
| ان کے دلوں کا امتحان لیا گیا               | »   | آخری دوسرے لیے بھی حضور ہی رسول                  |
| فتح کر کے ایمان الیزو لے سبقت لے گئے       | »   | ۹۔ کتاب المجزات والکرامات                        |
| جنت کا وعدہ ہر ایک سے ہے                   | »   | خادر کے خواص فعل خداوندی سے بدلتے ہیں            |
| ان کی راہ سبیل المؤمنین ہے                 | »   | حضرت ابراہیم کے لیے اگلے خواص بدلا               |

- جن کی پروردی پوری امت پر لازم ہے ۳۵۶  
 دفاعی ضرورات ایکی طرح جمع کرو ۲۵۹  
 معاہد قوم کے خلاف کسی قوم کی مدد جانتے نہیں ۳۵۷  
 حکومت کی ذمہ داری صرف جنگ افغانی مدد دین نہیں ۳۵۸  
 حضور کی خلافت صحیح طور پر قائم ہوئی ۳۵۹  
 مسلمانوں کی ولایت صرف سلام اللہ کا حق ۳۶۰  
 مال فرمیت ہیں غائبین کا حصہ ۳۶۱  
 مال فقی میں فوج کا حصہ نہیں ۳۶۲  
 صرف انسانی حقوق میں مسادات ۳۶۳  
 مسیح امیت میں مسادات نہیں ۳۶۴  
 مسیح امیت میں جو محنت کرے پائے ۳۶۵  
 ۳۶۵۔ کتاب الجہاد والجہوہ  
 خلافت ارضی میں نیابت خداوندی ۳۶۶  
 انسان پر خدا کے جمال و جلال کا سایہ ۳۶۷  
 مونین میں خلافت ارضی کا وعدہ ۳۶۸  
 ۹۔ کتاب السیر  
 حضور کے بعد سلطنت تسلی سے چلے گی ۳۶۹  
 علی الامر مسلمانوں سے ہی ہوں ۳۷۰  
 اسلامی حکومت کا تحریر ماذل اللہ ہے ۳۷۱  
 اولی الامر سے تناریع ہو سکے یہ حکومت نہیں ۳۷۲  
 انتخاب کی بناءہ انسانوں کے مساوی حقوق پر ۳۷۳  
 لوگوں میں حکمرانی انتخاب ہے ۳۷۴  
 اسلام میں حکومت کی بناؤ شو لپڑ ۳۷۵  
 اچھا ولی الامر کی علامت ۳۷۶  
 اقتدار کی امامت اہل لوگوں کے پر کرو ۳۷۷

|     |                                             |                                        |
|-----|---------------------------------------------|----------------------------------------|
| ۳۶۱ | چوپانیوں کا مقصد پیدائش                     | سات آسمان دو دن میں                    |
| ۳۶۲ | چوپانیوں کے آٹھ جوڑے                        | ہر آسمان میں نزدیک امیر الہی           |
| "   | دریاوں اور سمندروں پر قبضہ                  | آسمان سات اور زمینیں بھی سات           |
| "   | سالوں کا حساب چاند اور سورج سے "            | آسمان ایک دھوئیں کی شکل میں            |
| "   | چھلوں کا مقصد پیداوار                       | اٹھ کا استریٰ علی العرش                |
| "   | رات کا نظام محنت کش کا آدم                  | اٹھ کا استویٰ الی المسما               |
| ۳۶۳ | <u>۱۲۔ کتاب البرزخ</u>                      | عرش اور آسمان دو دن مخلوق ہیں          |
| "   | مرت سے کر قیام قیامت کا دور "               | فرشتوں کی پیدائش ذور سے                |
| "   | برزخ میں کافر اگ پر پیش کیے جاتے ہیں        | فرشتوں کو ہزار سال کے احکام فیہے جلتیں |
| "   | قیامت پہنچے برزخ میں العذاب الادنی "        | اوپر فضا میں چادرستے                   |
| "   | قیامت کے بعد اشد العذاب اور عذاب اکبر       | سورج چاند اور ستاروں کا نظام           |
| "   | حیات شہداء                                  | حالم غلط اور عالم امر دنوں اس کے       |
| "   | حیات کا مرد ہی ہے جو قتل کا مرد نہ ہے       | روح عالم امر میں سے ہے                 |
| "   | یہ برزخی حیات یہاں کے شعور میں نہیں         | حیوان کی پیدائش کے مختلف طوار          |
| "   | یہ حیات صرف شہداء سے مختص نہیں              | پاندہ در ہے اور سورج منیر              |
| "   | برزخ میں رزق                                | ہر چیز کی زندگی پانی سے                |
| "   | شہداء کے مارے جی                            | انسان کی پیدائش پہنچے مٹی سے           |
| "   | شم قتلوا اور ما توار دنوں رزق پانے والے     | جنوں کی پیدائش اگل سے                  |
| "   | او ما تار میں انبیاء کے رزق پانے کی خبر     | سب انسان ایک جی سے                     |
| "   | برزخ کے مساقوں کا کمھی دیکھا جانا           | ارتقاء ہوتا تو پہنچے انسان کی ہمتے     |
| "   | حضرت خاتم النبینؐ کی حضرت اور سے سے ملا تقا | حورت کا مقصد سدا مش                    |
| "   | حضرت سلیمان کا بدن مٹی ہونے سے محظوظ رہا    | وزندگی میں سکون غتی فضا                |
| ۳۶۴ | <u>۱۳۔ کتاب المعیشت</u>                     | ۷۔ نسل انسانی کی بقا                   |
| "   | زمین کی پیداوار میں ہر ایک کا حصہ           |                                        |

|     |                                        |                                                              |
|-----|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ۳۶۲ | ماں باپ کے حقوق                        | ① درجہ میختہ سب کا ایک سامنہ ہیں                             |
| ۳۶۳ | اولاد کے حقوق                          | عورتوں کو کمانے کا پابند نہیں کیا گیا                        |
| "   | خادمہ بیوی کے حقوق                     | ان کا خرچہ مردوں پر ڈالا گیا ہے                              |
| "   | نکاح کے لیے ایک دین                    | بچوں کا خرچہ باپ کے ذمہ ماں کے نہیں                          |
| "   | اہل کتاب کی عورتوں سے نکاح             | ② اہل شرعت غریبوں پر خرچ کریں                                |
| "   | بعض کو بعض پر فضیلت                    | یہ غریبوں کا حق ہے زیادتی نہیں                               |
| "   | خرچ کرنے میں میانز روی                 | ③ دراثت میں حصے سیکھاں نہیں                                  |
| "   | تینیم اہل شرعت کی پروردش ہیں           | سرمیخت میں مساوات نہیں                                       |
| "   | مرثین کے ماں میں تینوں کا حق           | ④ مال جمع کرنے پر الہی ناراضی                                |
| "   | شتم کو دھن کانے والوں کا مذکوب ہے      | غربیوں سے بے پرواہ کے کمکتی سیب دین کہا گیا۔ }               |
| "   | متروض کو سہولت تک مہلت دو              | "                                                            |
| "   | بیویات نہ لوگوں سے بھی حسن اخلاق       | ⑤ امیر مل کا سالانہ حساب کریں                                |
| "   | چلنے میں میانز روی اور آوازیں نہیں     | ۱. نقد سے حصہ زکرہ دیں                                       |
| "   | عورتوں کا اصلاح معاشرہ کا میثاق        | ۲. پیداوار سے حصہ حشر دیں                                    |
| ۳۶۵ | <u>۱۵. کتاب التقید والاجتہاد</u>       | ۳. عید کے دن حصہ فطر دیں                                     |
| "   | یا خود علم پاؤ یا دوسروں کی ماں        | ۴. بحکامہ ذمہ دار ہیں کہ ہر ایک کو اس کی ضرورت میں سب کا حصہ |
| "   | دن سبکے لیے گزارے جانتے صرف عالم میں   | ۵. دریا دل جنگلوں اور پہاڑوں میں حصہ                         |
| "   | جو عالم نہیں وہ دوسروں سے کچھیں        | جو بھی اور تباہی شکار کا سب کا حق                            |
| "   | پریوی اصرف انیا رکی نہیں ان سب کی:     | ۶. سُود اور جو بے کی حرمت                                    |
| "   | ۱. جن پر اللہ کا انعام ہوا             | ۷. شراب اور حوتے کو سیکھاں کہا گیا ہے                        |
| "   | ۲. جو الشرکے آگے مجھے ہے               | ۸. کتاب المعاشرت                                             |
| "   | صحابہ میں بھی متہارے لیے اسرہ حسنہ     | ۹. سب مومن عجائبی بھائی ہیں                                  |
| "   | ان کے اجتماعی موقع کا خلاف جہنم کی راہ | ۱۰. کتاب المعاشرت                                            |

|                                           |     |     |                                               |
|-------------------------------------------|-----|-----|-----------------------------------------------|
| <u>۱۸. کتاب الآیات المنظومہ</u>           | ۳۶۰ | ۲۹۵ | اہمیت کے بعد محبتهین کی پروردی                |
| مباحثہ النصاریٰ                           | "   | "   | اہل علم ہی مسائل کا استنباط کر سکتے ہیں       |
| مباحثہ العادیانہ                          | ۲۹۸ | "   | ہر طبقہ میں سے ایک گرفہ فقہاء کا تھے          |
| مباحثہ الرافضہ                            | "   | "   | پروردی ان آباء کی جو علم رکھتے ہوں            |
| مباحثہ المبتدیہ                           | "   | "   | ان آباء کی پروردی جو علم اور صرفت کے حامل تھے |
| <u>۲۹۹. کتاب القواعد العلمیہ</u>          | ۳۶۹ | ۳۶۹ | <u>۱۹. کتاب اعمال القلب</u>                   |
| داؤ ترتیب کیلئے نہیں                      | "   | "   | قلب کے حالات کا بیان                          |
| ماضی مصادرع کے معنی میں                   | "   | "   | دلوں کے دھونکی دعوت                           |
| اہل کے لیے مذکور کی ضمیریں                | "   | "   | قرآن پاک سے اشیات الالہام                     |
| جب غیر کامرجع عین مرجع نہ ہو              | "   | "   | علم نبوت                                      |
| السفات                                    | "   | "   | علمِ لدنی                                     |
| انتشار ضمائر                              | ۳۶۰ | "   | بیعتِ توبہ                                    |
| الامر لاستحباب وللوجب                     | "   | "   | بیعتِ جہاد                                    |
| جعل تکمیلی اور تشریعی                     | "   | "   | التزام مجلس شیر                               |
| <u>۲۰. کتاب الانبیاء</u>                  | ۳۶۷ | "   | عوام کے لیے ترقیہ                             |
| قرآن کیمیں مذکور انبویہ کلم               | "   | "   | عہدیتِ ترک تقدیمیں                            |
| حضرت میسی کے قسم پڑھنے ہونے کی وجہ میں    | ۳۶۶ | "   | <u>۲۱. کتاب اشراط الساعۃ</u>                  |
| ان کی زندگی کا بھی تکذیب نہ پورا ہونا ہے۔ | "   | "   | روزۃ الساعۃ                                   |
| حضرت آدم علیہ السلام                      | ۳۶۱ | "   | یا جو ج مجاہج                                 |
| حضرت نوح                                  | "   | "   | دایۃ الارض                                    |
| حضرت اوریں                                | "   | "   | نزوں میمی بن مریم                             |
| حضرت ہمود                                 | "   | "   | لغخ الصدر                                     |
| حضرت صالح                                 | "   | "   | متقہ الموت                                    |

**حضرت خاتم النبیین علیہ السلام**

- میشاق انبیاء میں آخری ۳۷۴  
 حضرت عیسیٰ کے بعد آنے والا ایک ۳۷۵  
 حضرت کی عالمگیر رسالت ۳۷۶  
 حضرت کی تشریف کا بیان ۳۷۷  
 اپنیا میں بعض سے بعض افضل ۳۷۸  
 حضرت خاتم النبیین سب نبیوں کے دار ۳۷۹  
 رسالت سب بنی نوع انسان کی ۳۸۰

حضرت ابراہیم علیہ السلام

حضرت نوح بن هارون ۳۸۱

حضرت اسماعیل ۳۸۲

حضرت اسحق ۳۸۳

حضرت یعقوب ۳۸۴

حضرت یوسف علیہ السلام ۳۸۵

حضرت شعیب ۳۸۶

**انبیاء۔ بنی اسرائیل**

- ا۔ شخصت کی صفات عالیہ ۳۸۷  
 ب۔ شخصت کی تربیت کے قرآنی اباق ۳۸۸  
 س۔ شخصت کے فرائض رسالت ۳۸۹  
 د۔ شخصت کو دُنیوی غلے کی بشارت ۳۹۰  
 ه۔ شخصت کا عقیدہ توحید ۳۹۱  
 ۱۔ علم غیب کی تھست برات ۳۹۲  
 ۲۔ آپ کے ہر جگہ موجود ہونے کی نعمت ۳۹۳  
 ۳۔ آپ کے مختارِ کل ہونے کی نعمت ۳۹۴  
 حضور کا سفرِ آخرت ۳۹۵  
 آپ کے مسلسل کے جامی ہنسنے کی خبر ۳۹۶  
 ا۔ شخصت کے معجزات ۳۹۷

حضرت موسیٰ علیہ السلام

حضرت ہارون

حضرت داؤد

حضرت سليمان

حضرت یونس

حضرت ایوب

حضرت زکریا

حضرت یحییٰ

حضرت ایسح

حضرت ایاس

حضرت ذوالکفل

حضرت عزیز

حضرت عیسیٰ بن مريم

**لغات القرآن**

عربی قواعد سیکھنے کی آسان راہ ۳۹۸

# ایک قرآن

## صحابہ اور ائمہ اہلیت کا ایک قرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا اما بعد :

اسلام کی پہلی تین صدیاں صحت قرآن اور اس کی وحدت میں ہر اختلاف سے غالی ہیں تیری صدی کے آخر یا پرستی صدی کے شروع میں بعض بیویو شیعی علماء کے بارے میں سامنے کئے اور انہوں نے قرآن کیم کو اپرال اختلاف بنانے کے لیے انہی کے نام سے ایسی روایات گھری کی اس قرآن میں بہت کمی کی گئی ہے اور اس کا بہت سا حصہ ضائع ہو گیا ہے، فیزیہ کہ حضرت علیؓ نے جو قرآن جمع کیا تھا وہ ترتیب بندول کے مطابق تھا۔ (معاذ اللہ)

قرآن کو اختلافی بنانے کی یہ راہش بیویوں نے کی تھی افسوس یہ کہ بعض شیعہ علماء بھی اس را دیں بہہ گئے۔ اس اختلاف کو حضرت علیؓ سے شروع کرنا درست نہیں تاریخ اس مفرد ہے کہ ساتھ نہیں تھی یہ صحیح ہے کہ کیدنا حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ کے مابین اختلاف ہوا، اس سے پہلے حضرت علیؓ المتفقی کا غلط نظر ثقلت سے کرنی اختلاف نہ ہوا تھا۔ صحابہؓ میں یہ پہلا اختلاف تھا جو حضرت علیؓ المتفقی اور حضرت معاویہؓ میں ہوا۔ اس وقت تک اب صحابہؓ ایک تھے اور سب ایک ہی قرآن رکھتے تھے اور اسے اسی ترتیب سے نمازوں میں پڑھتے تھے۔ حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ کا قرآن ایک تھا اور اس ایک قرآن کے سامنے لانے پر ہی جنگ صدی ختم ہوئی تھی۔ اگر دونوں کا قرآن علیحدہ ہوتا تو دونوں کسی ایک قرآن کے سامنے جنگ سے کیوں رک گئے تھے۔

## حضرت علیؓ المتفقی اور حضرت معاویہؓ کا ایک قرآن

① جنگ صدیں میں جب اہل شام نے باشلوں پر قرآن باندھ کر انہیں بلند کیا اور حضرت علیؓ نے اپنی فوجوں کو جنگ روکنے کا حکم دیا کہ میں قرآن کا مقابلہ کر لے کے کے لیے راحت نہیں تو یہ تمہی ہو سکتے ہیں کہ فلپائن کا ایک قرآن ہو۔ اگر دونوں فریضیں ایک قرآن کو ماننے والے نہ تھے تو ایک قرآن سامنے لانے پر

اں طرح جنگ کیسے ختم ہو سکتی تھی۔

⑦ پھر فراغتین میں جب تکمیر بات پہنچی کہ دونوں فرقین اپنے اپنے حکم بخوبی کریں اور وہ دونوں مل کر ماہِ النزاع کا فینڈر کریں، حضرت علی المتعالؑ نے حضرت ابوالمرسمی الاشرفؑ کو پیش کیا تھا اور حضرت معاویہؓ کے فالج مصطفیٰ حضرت عمر بن العاصؓ کا نام پیش کیا تھا تو دونوں پر یہ پابندی عائد کی گئی کہ وہ قرآن کے مطابق فضیل کریں تو اگر دونوں کے ہاں قرآن ایک نہ تھا تو یہ تکمیر کیسے واقع ہوئی ہے؟ پھر جب خوارج حضرت علیؓ کے خلاف ہرگئے تھے کہ انہوں نے انسانوں کا فضیل کریں اپنے اور پلا گو کرنے کا اقرار کر لیا۔ تو اپنے فرمایا ۔۔

انا لم يُحِمِّلْ الرِّجَالَ وَإِنَّا حَكَمْنَا الْقُرْآنَ وَهُذَا الْقُرْآنُ إِنَّا هُوَ خَطُّ مَسْطُورِيْنَ الْمُذَفِّنِ<sup>سلیمان</sup>

ترجمہ ہم نے انسانوں کو حکم نہیں بنا یا ہم نے قرآن کو حکم مانا ہے اور یہ قرآن مسطوریں لکھا ہے۔

⑧ حضرت علی المتعالؑ ایک خلوبی میں اپنے اور حضرت معاویہؓ کے اختلاف کا جائزہ لیتے ہوئے یوں فرماتے ہیں ۔۔

ان ربنا واحد و نبینا واحد و دعوتنا ارشاد لاسلام واحدۃ۔

ترجمہ ہم دونوں کا رب ایک ہے اور ہم دونوں کے بھی بھی ایک ہیں اور ہماری دعوت فی الاسلام بھی ایک ہی ہے۔

دعوت فی الاسلام کا پہلا مأخذ قرآن کریم ہے کہ وہ ایک ہی ہے جس پر ہم دونوں مستحق ہیں سلام ہر اک اس وقت تک سب انسانوں کے پاس باہم سیاسی اختلافات کے باوجود ایک ہی قرآن تھا کہ فرق کے پاس قرآن کا کوئی متبادل نہ تھا۔

اس کی تصدیں داکٹر اقبال مردم سا ابن پرسپل اور سینیل کالج لاہور کی ایک شیادت سے بھی ہوتی ہے، اپنے اپنے نظریاران میں مشہد کے کتب خانہ میں حضرت علیؑ کے ہاتھ کا لکھا ہوا قرآن پاک دیکھا جو یعنیہ اسی ترتیب پر تھا جو اس وقت ہمارے سامنے موجود تھے، داکٹر صاحب مردم کی یہ روپریث کالج میگزین کے ۱۹۷۵ء کے شمارہ میں شائع ہوئی تھی۔

## حضرت علیؑ کی اولاد کا موقف

حضرت امام زین الدین اور حسین رضی اللہ عنہما نے جب حضرت معاویہؓ سے صلح کی تو اس میں ان حضرت نے پیش کر کی تھی کہ حضرت معاویہؓ مسلمان ہیں کتاب اللہ کے طالب حاملہ کریں گے۔ اس سے واضح ہوتا ہے دونوں کے ہاں حضرت امام حسنؓ اور حضرت امیر معاویہؓ کے ہاں ایک ہی قرآن تھا حضرت حنفی اور حسین رضی اللہ عنہما اگر کسی اور نسخہ قرآن کے معنی ہوتے جو ترتیب نزول پر لکھا گیا ہوتا تو وہ امیر معاویہؓ کو کس طرح اس پیرا یہ میں کتاب اللہ کا پابند کر سکتے تھے یہ اسی طرح ہو سکتا ہے کہ ان کے پاس بھی وہی قرآن ہو جو ان کے پاس تھا۔ یہ حالات کے طور پر بتلاتے ہیں کہ اس وقت تک امت میں قرآن کی قرائیت اور اس کی ترتیب کبھی زیر بحث نہ آئی تھی۔ تیرسی عمدی ہجھی تک ہم امت میں قرآن کریم کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں دیکھتے۔

## حضرت علی بن الحسینؑ امام زین العابدینؑ

حضرت امام زین العابدینؑ ساختہ کر بلکے بعد جب مدینہ منورہ میں ہے تو روایت حدیث ہیں اپنے دوسرے علماء امت کے ساتھ برابر کے شریک رہے۔ مسجد نبوی میں جب ان کی آمد ہوتی تو محمد بنین کی ایک پوری جگات ان سے روایت لیتی اور ان سے استفادہ کرتی۔  
روایت حدیث میں یہ اشارہ کی تھی ہو سکتا ہے کہ دونوں ایک قرآن پر پہنچے سے مشغول ہوں اگر حضرت علی بن الحسین دین العابدینؑ کسی اور قرآن کے معنی ہوتے تو اہل سنت کے ساتھ یہ اشارہ کی حدیث کیکے ہو سکتا تھا۔

## حضرت امام محمد باقرؑ (۱۱۴ھ)

حضرت علی بن الحسینؑ کے بیٹے امام محمد باقرؑ اپنے وقت کی ممتاز علمی شخصیت ہیں۔ اپنے کے ماتھے بڑے بڑے علماء نے زانوئے تلمذ طے کیا۔ ان میں حضرت امام عظم ارجمندؑ (۱۵۰ھ) اور حضرت امام مالکؓ (۱۰۴ھ) بھی تھے۔ حضرت امام مالکؓ کی کتاب مرطلا حدیث کی پہلی باقاعدہ مدون کتاب ہے

اس کی ایک دوسری ملاحظہ فرمائیں۔ ان حضرات کا ملکہ حدیث میں یہ اشتراک بتا گا ہے کہ ان میں اس وقت  
اس موجودہ قرآن کے سوا کسی اور قرآن کا تصور تک نہ تھا۔

**مالک عن جعفر بن محمد عن ابیه اون علی بن ابی طالب کان یقول**  
**ما استیس من الهدی شاة۔**

من علی بن حسین عن ابی حسین بن علی عن علی بن ابی طالب صحیح بخاری جلد اصل ۱۹<sup>۱۸</sup> اخبری علی بن حسین  
بخاری جلد اصل ۱۵۲<sup>۱۵۳</sup> آں ابی بکر و آل عمرہ آں علی وابن سیرین جلد اصل ۲۳<sup>۲۴</sup> عن جعفر بن محمد عن ابیہ عن جابر۔  
سنن ابی داؤد جلد ۲ ص ۱۹ ان علی بن حسین حدثہ اہم حسین عن قدوس المدینہ جلد اصل ۱۸<sup>۱۹</sup> حدثہ صحیح عن جعفر  
بن محمد عن ابیہ سنن نسائی جلد اصل ۱۷ حدثہ جعفر بن محمد عن ابیہ ترمذی جلد اصل ۱۶<sup>۱۷</sup>

حضرت امام بالک کے شاگردوں میں (امام شافعی) (۴۰۰ھ) اور امام شافعی کے شاگردوں میں  
حضرت امام احمد بن حنبل<sup>۱</sup> (۴۲۰ھ) اور پھر ان کے شاگردوں میں امام بخاری<sup>۲</sup> (۴۵۰ھ) کو لمحے ان کی  
کتابوں میں بھی اپنے حضرت امام محمد باقر<sup>۳</sup> اور حضرت امام جعفر صادق<sup>۴</sup> (۴۸۰ھ) کی روایات بذریعہ کیہیں گے  
امام بخاری اور امام سلم کے شاگردوں میں پھر امام نسائی (۴۳۰ھ) اور امام ترمذی (۴۲۰ھ) اتنے ہیں  
ان کے ہوں بھی ان ائمہ اہلیت کی روایات دوسرے محدثین کے ساتھ مخلوط ملیں گی۔ ان حضرات سے یہ  
علمی اشتراک بتانا ہے کہ ان کے باہم اسلام کے پہنچنے میں مأخذ قرآن کریم کے بارے میں ہرگز کوئی خلاف  
نہ تھا اور سب محدثین کا قرآن ایک تھا۔

### قرآن کریم میں تھوڑک کمی بیشی کی پہلی آواز

امت سعدی مخالف قرأت اور ناسخ و منسوخ کے کئی اختلاف تبے شک رہے لیکن موجودہ قرآن  
میں کسی قسم کی تحریف کا دعوے نہ کیا تھا ان قرآن پاک کے بارے میں یہ آواز کہیں سُنی گئی ممکنی کہ اس  
میں تھوڑک کمی بیشی بھی ہوئی ہے۔

قرآن کے غلط ناموس صدایہ ہو دیں کی ایک سارہ مشش ہے کوئی مسلمان اس کا ہمہ نہیں  
ہو سکتا۔ سب سے پہلے یہ آواز پر ممکنی صدی میں ہم علی بن ابراهیم الحنفی (۴۰۰ھ) اور محمد بن عقبہ الحنفی (۴۲۰ھ)

سننے ہیں علی بن ابراہیم الحنفی اپنی تفسیر میں مکر جگہ تحریف کی نشاندہی کرتے ہیں اور ان کے شاگرد علامہ کلینی بھی تھوڑک پہنانے پر قرآن کریم میں کمی بیشی کی روایات لائیں ہیں اور ہم اس پر اطمینان رکھوں کیجئے نہیں رہ سکتے کہ وہ اس نئے درآمد کردہ عقیدے کے کاسارا بوجہ امام باقر اور امام جعفر صادق پر دالستے ہیں۔ حالانکہ ائمہ اہلیت میں سے کوئی بھی تحریف قرآن کا قائل نہ تھا اور یہ حضرات اہل ائمۃ والحمد لله تعالیٰ سے ہرگز کسی اعتقادی فاصلے پر نہ تھے۔

ابقی اور کلینی کی تحریف قرآن کی ان روایات کی بنا پر کل شیعہ آبادی کو تحریف قرآن کا معتقد ہٹھہ ادا دست نہیں، اتنا عذری اپنے کو جن بارہ اماموں کی طرف منسوب کرتے ہیں ان میں کوئی قرآن پاک میں کسی فرم کی تحریف اور تبدیل کا قابل تھا اور ائمہ اہلیت کے گرد جو علمی ملقة تھا ان میں بہت سے ایسے روایات حدیث بھی ہوتے تھے جو ان حضرات کے لیے کسی انسانی امامت کا عقیدہ نہ رکھتے تھے جس طرح وہ امام ابوحنینؑ، امام ابویوسفؑ، امام مالکؓ اور امام اوزاعیؓ کو علمی پذیرائی دیتے تھے۔ ملا محمد باقر محلی (۱۴۰۱ھ) لکھتا ہے:-

اذا حادیث خاہر مے شود کہ جسے ازراویاں کہ در انصار ائمہ بودہ اند اذ  
شیعیان اعتماد بعضیت ایشان نداشتہ اند بلکہ ایشان از علمائے نیکو کار مے  
وانستہ اند چنانکہ از رجال کشی ظاہر مے شود دمی ذلک ائمہ حکم بایمان  
بلکہ عدالت ایشان مے کردہ اند لہ

ترجمہ۔ احادیث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ائمہ کرام کے اپنے زمانوں کے شیعہ راویوں کی جمیعت ان ائمہ کے مقصود ہونے کا عقیدہ نہ رکھتی تھی اور انہیں علمائے نیکو کار ہی سمجھا جاتا تھا جیسا کہ رجال کشی سے ظاہر ہوتا ہے لیکن ان عقائد کے باوجود یہ ائمہ اطباء ان لوگوں کو نصف مومن سمجھتے تھے بلکہ انہیں شہید عدل بھی قرار دیتے تھے۔

فاضی نور اللہ شوستری بھی لکھتا ہے۔ -

اکثر اہل آن زمان پا اعتماد آں پوکہ امامت حضرت امیرالاسلام علی بن ابی ایشان است۔

محمد بن نعیوب گلینی نے گو ایک ذخیرہ حدیث علیحدہ جمع کیا تاہم اس میں بھی ائمہ ایبیت کا دوسرے  
ائمہ علم کے عام مذاہجنا مذکور ہے۔ امام ابو یوسف اور امام موسیٰ کاظمؑ کی ملاقات جلد ۵۲ پر امام سفیان  
الشمریؑ اور امام جعفر صادقؑ کی ملاقات جلد ۶۷ ص ۱۵۴ پر۔ امام قتادؑ اور امام باقرؑ کی ملاقات جلد ۶۷  
ص ۱۵۶ جلد ۸ مالاً امام باقرؑ کا امام ابو حنینؑ کے علم کا اعتراض کرنے جلد ۹۲ ص ۹۹ امام ابو حنینؑ کا امام جعفرؑ  
سے روایت لینا جلد ۷ ص ۱۵۷ اور امام رضاؑ کا امام زہریؑ کی روایت جلد ۱۰۶ امام زہریؑ کی  
روایت امام زین العابدینؑ سے جلد ۳ ص ۸۳ جلد ۳ ص ۱۵۱ پر یہی جاسکتی ہے۔

اس پر منظر میں ایک قرآن کا عتیدہ اور بھی کھل کر سامنے آتا ہے علماء گلینی اور ان کے ہمندوں  
نے تحریف قرآنؑ کی جو روایتیں لکھی ہیں ان میں علماء کو جھوٹا سمجھنا آسان ہے لیکن ائمہ ایبیت کی طرف کی  
ایسے عتیدے کی نسبت نہیں کی جاتی بلکہ کفر پر منتج ہو یا اس میں انکار قرآنؑ کی بُو پائی جائے۔ ایران کے  
اثنا عشری علماء ان تمام روایات کو جو ان کی معنی برکتوں میں پائی جاتی ہیں اور وہ تحریف قرآن کے عتیدے  
پر دلالت کرتی ہیں جو ہم اور مرضع کہتے ہیں۔ تاہم موجودہ قرآن کو غلط کہنے کے لیے وہ بھی تیار نہیں ہاں  
جن کا عتیدہ قرآنؑ کریم میں کی میثی کارہاں کے کفر میں کسی کو شعبہ نہ ہونا چاہیے۔

ان حالات میں بہر کہہ سکتے ہیں کہ جب تک کرنی فرد قرآنؑ کریم کی کوئی اور متبادل کا پیغام دکھائے  
جو ز تیب نزول پر صحیح کی گئی ہو جنم نہیں کہہ سکتے کہ ایک قرآن کے مسئلے میں کوئی فرقہ محبومی طور پر جھوڑا ہل  
اسلام سے جدا ہو گا بلکہ اہل اسلام ایک قرآن پر متفق ہیں۔

## اصول کافی کی صحت اثنا عشری علماء کے ہاں

اثنا عشری علماء کے ہاں اصول کافی کا وہ درجہ نہیں ہو صحیح بندی کا اہل استدلال الجماعت کے  
ہاں ہے یہ صحیح ہے کہ دونوں کے ہاں ان کی صفت اول کی کتابیں بھی ہیں اور شیعہ کے اصول اربعہ میں  
سب سے پہلا نام کافی گلینی کا ہے ہے لیکن صحیح بخاری اہل سنت کے ہاں بیشتر صحیح روایات پر مشتمل  
ہے اور اصول کافی شیعہ علماء کے ہاں بہت سی ضمیف روایات کی موالی ہے اس کی کھل  
حادیث میں سے ان کے ہاں صرف احادیث صحیح ہیں۔ سو ضروری نہیں کہ ان ضعیف روایات  
میں جو کچھ مردی ہے تمام شیعوں کا اپنا اعتقاد بھی وہی ہو جو شیعہ اصول کافی کی تحریف قرآن کی روایات ہے۔

کا حکم کھلا انکار کرتے ہیں یہیں بھی اسے قرآن کی شانِ عجاذگی یک جھبک سمجھنا پا ہے۔ اس پر منظر میں اپنے امیات کے طبقہ کو چاہیے کہ اس بات پر بخوبص قلب نعمین رکھیں کہ اسلام کی بیانیں میں پوری امت ایک قرآن پر جمع رہی ہے اور بعد کے بعض سادہ لوح علماء نے جو یہودگی دسیرہ کاریوں کو نہ سمجھ پائے انہوں نے ان کی صفحی روایات کی اساس پر قرآن کو ایک مختلف فیض دستاویز سمجھ لیا تاہم یہ قرآن کا عجاذ ہے کہ اب تک اس کے منکرین کو بھی یہ توفیق حاصل نہیں ہوئی کہ وہ ایک قرآن کے سوا اس کی کوئی متبادل کا پی کہیں پہنچ کر سکیں۔ ماسوتے اس کے کہ وہ اسے کسی غار میں چھپی بتائیں۔

حضرت امام حسن عسکری (۲۶۰ھ) کے بیٹے محمد بن الحسن کی ولادت ۲۵ھ میں تیری صدی تھفہ ہزار میں ہوتی ظاہر ہے کہ اس وقت مسلمانوں میں بس ایک ہی قرآن خطا برہم یہ بات نہیں مان سکتے کہ امام مہدی کے پاس کوئی اور قرآن ہو جسے وہ اپنے ظہور پر ظاہر کریں گے۔ اس پر ہم ایک قرآن کی اس بحث کو ختم کرتے ہیں۔ اسلام کی پچھی تین صدیوں میں مسلمانوں کے کسی حلقوے میں بھی دو قرآن کا تصور ہوتا تو اس دور کے مسیحی علماء کی طرف سے کہیں تو اس کا دعوے عام کیا گیا ہے۔

### تمی اور کلپکا ایک دوسرے قرآن کا دعویٰ

سب سے پہلے علی بن ابراہیم القمي (۳۰۰ھ) اور محمد بن یعقوب الکشی (۴۳۴ھ) اُنٹھے جنہوں نے ایک دوسرے قرآن کی جرم واقع تنزیل جمع کیا گیا خبر دی۔ یہ آوازِ حنفی صدی میں گئی کہ اس قرآن کے علاوہ کئی اور قرآن بھی ہے جو کسی امام کے پاس غار میں محفوظ رکھا ہے اور الشدرب العزت کا یہ دعوے کہ ہیں نے قرآن اُنہا ہے اور ہیں اس کی حفاظت کرنے والے ہیں، اسی نوح قرآن سے متصل ہے۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا علامہ تمی اور کلپکا اس دعوے کو ہم پوری شیعہ قوم کی آداز کہہ سکتے ہیں؟ یہم اثبات میں جواب دیتے گا ان دونوں کے بعد انہی کے پاسیکے چار تقدیر انشا عشری عالم اس کے خلاف نہ اٹھ کھڑے ہوتے (شیخ صدق دا ۳۷۸ھ) شریف مرتعی صاحب علم المحدثی (۴۳۶ھ)

ابن بابریہ القمی (۲۰۰ھ) اور شیخ مفید بلکہ صاحب مجمع البیان بہ ملا اس بات کے مدعی ہوتے کہ قرآن ایک ہی جو موافق ترتیب رسول پوری دنیا میں پڑھا جا رہا ہے ترتیب نزول پر کوئی دوسرے نہ سمجھ کہیں موجود نہیں۔

## کیا ائمہ اہلیت میں سے بھی کوئی مجمع قرآن موافق تنزیل کا قابل ہوا

ان الحکم کرام نے خود کوئی کتاب نہیں لکھی جو ہمارے پاس محفوظ ہے، لکھی ہے اور ان کے نام سے جو روایات علی بن ابراہیم القمی اور محمد بن یعقوب المکتبی نے لکھی ہیں ان کی بناء پر ائمہ اہل بیت کوئی دوسرے قرآن کا قابل نہیں کہا جا سکتا۔ ان میں سے کسی کو معلوم نہ تھا کہ حضرت علی المرتضیؑ نے اور حضرت امیر حادیؑ کے واقعہ صیغن میں دونوں کا قرآن ایک ہی تھا۔ افسوس کہ ان بزرگوں کی طرف ان لوگوں نے تحریک قرآن کی روایتیں منسوب کیں جن کا اپنا عقیدہ یہ تھا کہ خلاف واقعہ بات کہنا اور تیقہ اختیار کرنا ایک بڑی نیکی ہے۔ پیش نظر ہے کہ ان ائمہ کے اصحاب سب امامت کے عقیدے پر ہرگز مذکورے اور اس کا مجلسی نے خود اقرار کیا ہے۔

علام طبری نے تفسیر مجمع البیان، مجلد ۱ میں لکھی اور یہ ترتیب نزول پر نہیں ترتیب گوئی پر لکھی گئی اور اسے پوری شیعہ قوم نے قبول کیا۔ کوئی تاریخی شہادت نہیں ملتی کہ اس وقت کوئی شیعیہ عالم علماء طبری کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے ہوں اور انہوں نے طبری کو ملذا اور راه سے مکھڑا بتایا ہو۔

سب قدم اسی سلسلہ پر چلی آرہی تھی یہاں تک کہ ایران میں صفوی اقلیات ایسا اور اب لوگ اس عقیدے پر نہ رہے جو ان میں قرآن کے بارے میں پچھے سے چلے آ رہا تھا۔ ملا محمد باقر مجتبی نے پھر دی متوقف اختیار کیا جو علامہ المکتبی کا تھا۔ مجتبی نے حق الیقین میں ملاعن عنstan کی بحث میں ساتویں نمبر پر اسی عقیدہ کی ترجیحی کی ہے۔

ہندوستان میں برطانوی دور میں ملا محمد مقبول دہلوی نے قرآن کریم کا ایک اور ترجیح کیا اور اس پر ایک خالیہ لکھا۔ اس نے اس میں جگہ جگہ تحریک قرآن کی روایتیں لکھیں ہم اس سے اتفاق نہیں کرتے لیکن ہم اس سے یہ پوچھے بنیز نہیں وہ سمجھتے کہ تم اس قرآن کا ترجیح کیوں کر رہے ہیں۔

ہر جو موقن تفسیر میں جمع نہیں اگر قرآن کا کوئی دوسرے شخوص موقن تفسیر ہے تو تمہارے اس کا ترجیح کیوں کھانا  
علوم ہر کو کفر قرآن ایک ہی ہے اور اس پر پوری امت مجمعع ہے بلکہ کوچا ہیتے کہ ہر سو عالم کی تحریر  
اور تفسیر سے بچیں جو امت میں کسی دوسرے قرآن کا تفسیر پیش کرتا ہو۔

### حضرت عبداللہ بن مسعود رضی کے اختلاف کی حقیقت

ندویں قرآن میں حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تمام وہ شیخوں  
میں قرآن کریم کے ساتھ کچھ اور بھی لکھا تھا (مثلاً کوئی تفسیری جملے یا تفسیری الفاظ  
یا اختلاف قراءۃ) اپنے قبضے میں لے لئے تھے اور ان میں قرآن کے ماسوچوں کچھ  
تحما سے ان اور ارق اور تحریریات سے کھڑکی ڈالا گیا تاکہ آئندہ اور کسی وقت میں یہ  
الفاظ اور عبارات قرآن نہ سمجھہ لی جائیں۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی (۴۲۶ھ) اپنے شیخ قرآن کو ان زائد قسمی معلومات  
کی بنا پر حضرت عثمان رضی کے سپرد کرنے کے تیار نہ ہوئے۔ یہ وہ موضوع ہے جسے  
حضرت عبداللہ بن مسعود رضی کے اختلاف کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے اس تفسیری ذخیرہ میں موجود ہے  
نہ لکھی ہوئی تھیں اس کی وجہ بھی یہی ہو گی کہ کسی علمی دستاویز یا تفسیری ذخیرہ میں فرمودی  
نہیں کہ پورا قرآن لکھا جاتے حضرت علی رضا کے ہاتھا لکھا ہوا قرآن جو مشہد کے مخطوطات  
میں موجود ہے پورا قرآن نہیں ہے لیکن جو ہے وہ اسی ترتیب پر ہے جو اس وقت  
موجود قرآن میں پائی جاتی ہے سواس میں تو اختلاف ہو سکتا ہے کہ یہ شیخ پورا قرآن  
ہے ای نہیں لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن ایک ہی ہے گو کہیں پورا لکھا  
ہوا ہو یا نامکمل لکھا ہو۔

### حضرت عبداللہ بن مسعود رضی کا حضرت عثمان رضی سےاتفاق

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی کی علمی شخصیت کا تقاضا تھا کہ ان کے پاس  
وہ مصنف حس میں آپ کے تفسیری الفاظ اور جملے اور اختلاف قراءات بھی لکھا، لیا  
تمہارے کے پاس رہنے دیا جاتا لیکن حضرت عثمان رضی نے ان کی شخصی عظمت پر

امت کی حفاظت کو مقدم جانا اور حضرت عبد اللہ بن مسعود سے بڑا برداخواست کرتے رہے کہ جب سب صحابہ ایک قرآن پڑھنے ہو چکے ہیں آپ بھی اپنے اس اجماعی موقف پر آجائیں آپ نے حضرت عثمان رضی کی یہ بات تسلیم کر لی اور صحابہ کے اس اجماعی موقف کو قبول کر لیا حافظ ابن کثیر ص (۷۷۸) لکھتے ہیں۔

**فَكَتَبَ إِلَيْهِ عُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَدُ عُوْذَةٍ إِلَى اتَّبَاعِ الصَّحَابَةِ فِيمَا اجْمَعُوا عَلَيْهِ مِنَ الْمَصَاحَةِ فِي ذَلِكَ وَجْهُ الْكَلْمَةِ وَعَدَمِ الْاِخْتِلَافِ فَانْتَابَ وَاجَابَ إِلَى الْمَتَابِعَةِ وَتَرَكَ الْمُخَالَفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ اجْمَعِينَ لِمَ قَرَأَ بَعْضُهُمْ مِنْ سَقَرِيْرِ عَاصِمٍ كَسَائِيْرِ أَوْ حَمْزَةَ نَبْغَيْرِ سَنَدِيْرِ، حَضْرَتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودَ تِكَّ پِنْجَائِيْنَ ہیں اور ان اسائید کو صحیح ترین قرار دیا گیا ہے ان میں مسعودتین بڑا بیرون ہیں جو اس بات کی کھلی شہادت ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود مسعودتین کے قرآن ہونے کے پر گز خلاف نہ تھے اپنے مصحف میں انہیں نہ لکھنا ایک امر اتفاقی ہی ہو سکتا ہے کیونکہ انہوں نے اسے لکھنے میں جمیع قرآن کا کہیں اعلان نہ کیا ہوا تھا یہ ایک ان کی اپنی علمی دستاویز تھی جیسے انہوں نے اپنی مصلحت سے لکھا تھا ان کا ایک قرآن سے پر گز کوئی اختلاف نہ تھا۔**

**حضرت علی مرتضیٰ کا ایک قرآن کا اعلان** ابراہیم تیمی اپنے والدین زید بن شریک تیمی سے روایت کرتے ہیں : — ایک دفعہ حضرت علی مرتضیٰ نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ جو شخص یہ گمان کرتا ہے کہ ہمارے پاس کتاب اللہ اور اس صحیفہ کے علاوہ بھی کوئی اور کتاب ہے جسے ہم پڑھتے ہیں تو اس نے جھوٹ بولالے آپ کے شاگرد ابو حیفہ نے پوچھا کہ اس صحیفہ میں کیا لکھا ہوا ہے آپ نے فرمایا۔ اس میں دیت اور جرمان کے کچھ مسائل قیدیوں کو واکرزاں کے احکام اور قصاص کے احکام کہ کافر کے بدی میں مسلمان کو قتل نہیں کیا جاتے گا وغیرہ موجود ہیں مگر اس میں اس بات کی تصریح ہے کہ حضرت علی مرتضیٰ بھی ایک قرآن ہی رکھتے تھے اور آپ کے پاس کوئی اور قرآن نہ تھا جو موافق ترتیب نزول جمع کیا ہوا ہو۔

# آداب القرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى امباuden :

قرآن کریم کلامِ الہی ہے کلامِ الملک ملوكِ الكلامِ مشہورِ مذہبِ امثل ہے۔ بادشاہوں کا کلام کلاموں کا بادشاہ ہے۔ دنیا میں بادشاہوں کے ذریعین عامِ چیزیں نہیں جاتے اور یہ تو بادشاہوں کے کے بادشاہ اور شہنشاہ حقیقی کا کلام ہے۔ اس کے آداب کیوں نہ ہوں گے۔ قرآن کریم کو دیکھنے اور سننے سے ذہن فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف چلا جاتا ہے سو یہ خدا کے نشاذوں میں سے ایک نشان ہے اور اس کے شاعر میں سے ایک شیرو ہے اس کی ظاہری عزت بھی اللہ کے حضور پیغمبرؐ بنگی کا اقرار اور اس کی عظمت کا انہیں ہے۔

اسلام کی نگاہ میں وہ تمام اشیاء اللہ تعالیٰ کے شعار۔ اس کی عظمت کے نشان۔ اس کی معرفت کے عنوان۔ اور اس کے تقرب کی ملامت ہیں۔ واجبُ التغظیم ہیں۔

ومن يعظم شعائر الله فانها من نعم القلوب۔ (پاک الحجج ۲۲)

ترجمہ۔ اور جس لئے اللہ کی حرمتوں کی تغظیم کی سویہ بات دلوں کے نعمی سے ہے  
منبر و محراب، کعبہ و مسجد، نمازو و قربانی، قرآن اور اذان یہ سب اللہ کے دین کے نشان ہیں  
اور یہ سب اس کا پتہ دیتے ہیں۔ دین حق کی پہچان جن علامات سے ہوتی ہے انہیں اللہ رب الغوث  
کے شعار کہا جاتا ہے یہ اس کی پہچان کی حقیقت ہر دلیں ہیں۔

ومن يعظم حرمت الله فهو خير له عند ربته۔ (پاک الحجج ۲۰)

ترجمہ۔ جو طبائی رکھے اللہ کی حرمتوں کی سویہ بہتر ہے اس کے لیے اس کے رب کے ہاں۔

ان شاعر کا تعلق اللہ کی ذات سے ایک رابطے کا ہے لیکن اس رابطے کے ساتھ ان کا ظاہری احترام و احبابِ بھی شریعت کا ایک مستقل تقاضا ہے مسجد میں جنابت کی حالت میں جانا جائز نہیں۔ کعبہ کی طرف رُخ کر کے پیشاب کرنے کی اجازت نہیں۔ قربانی کے لیے خرمیدا ہوا جائز

بیچا نہیں جاسکتا۔ اذان کو کسی دوسری قوم کی خاطر دو کا نہیں جاسکتا۔ ان شاعر کے تنظیم و اخراج سے دین حقیقت کا رعب و جال قائم ہوتا ہے۔

قرآن پاک کی عظمت کا تھا یہ ہے کہ اس کے بھی کچھ آداب ہوں اسے صرف ایک فنا بطل قانون اور ایک محسن بیغام حیات نہ سمجھا جاتے بلکہ اس کے اجلاد و احترام کے ظاہری آداب بھی ہونے پائیں ایں ان آداب کا اس کتاب کی تعییں احکام پر گہرائیاتی اثر پڑتا ہے۔ یہ ظاہری آداب بھی انسان کی کوئی نظر اور قلب و گنجی میں بہت دندنک اثر انداز ہوتے ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ قرآن ایک فنا بطل عمل ہے اس کی حقیقی تنظیم اس کے احکام کو تسلیم کرنا اور انہیں اپنی عملی دندگی میں لانے ہے لیکن اس کے نقوش کتابیہ Forms کا دب و احترام بھی مختلف نہیں ہے اس کے بُنے اثرات میں۔ اس کی طرف پاؤں دراز کرنا بھی ایک بڑی بے ادبی ہے۔

ممکن ہے بعض مغرب زدہ ذریں ہم سے متفق نہ ہوں ہم ان کی خدمت میں عرض کریں گے کہ اس دورِ حدید میں میسروں وہ صرحدی ہیں جہاں تم ظاہری آداب کے اس انداز کو نہ صرف اپنًا چکے ہو بکھر انہیں اپنی تہذیب قرار دیتے ہو۔ تمدنی ٹھہرے جانے کے وقت کس ملک کے باشندے اور کس مجلس کے حاضرین کھڑے نہیں ہوتے؟ بے شک یہ اپنے ملک سے دفا کی حقیقت نہیں لیکن کیا اسے اپنے ملک کی عظمت و محبت کا ایک نقشیاتی پیرایہ نہیں سمجھا جاتا؟ پھر قرآن کریم کے ظاہری اکابر کے باب میں شریعت کے صریح احکام موجود ہونے کے باوجود ان خصائص کو نظر انداز کرنا کہاں کا الفاظ ہے۔

اس میں شک نہیں کہ قرآن کریم کی حقیقی تنظیم سے آخری قانون بذاتی تسلیم کرنا اور اس کے مقتضیاً پر عمل کرنا ہے لیکن اس کے ظاہری احترام کا بھی ہمیں اسلام نے حکم دیا ہے اور تاکید کی ہے کہ دشمنان اسلام کے ہاتھ سے چھوٹے نہ پائیں مبارکہ اس کی بیے ادبی کریں اور شاعر اللہ کی ترمیں ہو جائے یہ ترمیں اس کے باطن اور اس کے تفاصیل کی نہیں اس کے ظاہری وجود کی ہے جسے دیکھتے ہی خدا کا ایک نشان بتا ہے۔

حضرت عبداللہ بن عمرؓ کہتے ہیں کہ۔

نہیں ان یہاں فرماں مخافۃ ان بیاناتے اور مخالفۃ ان بیاناتے۔  
ترجمہ: ہم خیرت نے منع فرمایا ہے کہ قرآن لئے دشمن کی سر زمین میں جاؤ اندیشی ہے  
کہ وہ دشمن کے ہاتھ لگ چکے جائے۔

قرآن پاک اگر کفار مجاہدین کے ہاتھ لگ چکے جائے تو وہ اس سے صداقت کے جو ہبہ ترکھیں نہیں  
سکتے اور وہ اس کے دلائل کا وزن کم کر سکتے ہیں۔ چھار گز قرآن کا یہ ظاہری احترام مطلوب نہیں، تو  
شرعیت اس کو سمجھیں یہ اس کے کفار کے ہاتھ لگنے پر پابندی لگا رہی ہے؟

اسلام کی نظر میں قرآن پاک کا ظاہری ادب و احترام اگر ضروری نہ ہوتا اور شرعیت کا یہ  
تفاہناش ہوتا کہ وہ زمین پر گرتے نہ پاتے، ناپاک بجگہ پر رکھا نہ جائے، بغیر طہارت اسے ہاتھ  
ڈال گئیں وغیرہ وغیرہ تو انسان شرعیت اس کے کفار کے ہاتھ لگنے پر قد عن نہ لگا تی۔ ارشاد بنوت  
صاف بتا رہا ہے کہ قرآن پاک کے حقیقی احترام کے ساتھ اس کا ظاہری احترام قائم رکھنا بھی  
اسلام کا حکم ہے اور ہم مکلف ہیں کہ اس کے ان ادب کو بھی اسلامی ثقافت کا جزو سمجھیں۔

قرآن کریم کے ادب کی بھی مختلف جہات ہیں اس کو چھر لے اس کو پڑھنے اس کو سنتنے  
اُس کو رکھنے اور اس کو سمجھنے کے اپنے اپنے ادب ہیں انہیں ہم طہارت تلاوت، کتابت  
سماعت، امامت وغیرہ کے چند ذیلی عنوانوں سے یاد کریں گے۔

## قرآن کریم کے ادب طہارت

طہارت کامل کے بغیر قرآن کریم کو نہ تھوڑا جا پہنچئے طہارت کامل یہ ہے کہ انسان حدیث اکبر  
اور حدیث الحسن دونوں سے پاک ہو۔ نہ اس پر غسل فرض ہو اور نہ یہے وضو ہو۔

حضرت امام شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کھتے ہیں۔

کان اعظم النعمیں ان لائقہ منہا الاصان الابطھارہ کاملہ۔<sup>۷</sup>

ترجمہ: قرآن کریم کی بڑی تعلیم یہ ہے کہ انسان بغیر پوری طہارت کے اس کے  
قریب نہ آئے۔

۱۱۳- سنن ابن ماجہ فالعلة المذكورة في الحديث من كلام النبي، رحمه الله، مقالة مكاظن البداؤ في جلد احادیث  
تحفۃ الشاریعۃ ص

قرآن کریم کی آسمانوں میں شان یہ ہے کہ اسے صرف فرشتے چھوپاتے ہیں تو زمین پر بھی  
اس کی اتنی سطوت اور عزت ہرنی چاہئے کہ بغیر طہارت کا ملک کرنی اسے ہاتھ نہ لگاتے۔  
قرآن کریم میں ہے :-

انہ لفزانِ کریم فی کتابِ مکنون لا یمسه الامطهرون تنزیلِ ان  
رب العالمین ریب الواتحہ

ترجمہ بے شک یہ قرآن ہے نہ سُرَّتْ دالا کھا ہوا روح حفظ میں وہی چھرتے  
ہیں اسے جو پاک ہیں تنزیل ہے پر درگارِ عالمین کی طرف سے

① لا یمسه میں ضمیر مفعول روح حفظ کے قرآنی نقش کے لیے ہر یا ان صفات اور اق  
کے لیے جو اس وقت قرآن کی صورت میں ہمارے سامنے موجود ہیں امرِ ادعی خواہ کچھ ہو اتنی  
بات یقینی ہے کہ قرآن اپنی عظمت اور شان کے اعتبار سے اس امر کا مقاصدی ہے کہ اسے دہی  
ہاتھ چھوپیں جو پاک ہوں۔

یہاں موصوع قرآن کی تفظیم ہے اس لیے غالب یہی ہے کہ لا یمسه کی ضمیر مفعول موجودہ  
لئے کتابِ مکنون سے مراد روح حفظ ہو تو مطہرہون سفر شتے مراد ہوں گے کیونکہ انسانی ہاتھوں کی  
وہاں تک رسائی نہیں اور اگر صفات اور اق مراد ہوں تو پھر مطلب یہ ہو گا کہ اسے نہ چھوپیں گے پاک  
لوگ یعنی بدول وضو کے ہاتھ لگانا جائز نہیں اس صورت میں لا یمته کی نفی نہی کے لیے ہو گی جیسا کہ  
دفعت ولا فسوق ولا جدال فی الحج (ب البقرہ) میں نفی نہی کیا ہے (قال العلامۃ العثماني)۔  
سہ جب روح حفظ کے نقش قدرتی کو پاک ہاتھوں کے سوکری دوسرا نہیں چھپتا تو موجودہ تنزیل کے  
نقوش کتابی بھی اس حق کے مقاصدی ہیں کہ انہیں پاک ہاتھوں کے سوکری دوسرا ہاتھ چھوپنے نہ پائے  
لامشراک العلة یعنیهما۔ ہاں روح حفظ کی صورت میں ہمارا کے بے وضو نہ چھپنا  
والات بترابی پر بنی ہو گا اور نقش تنزیلیہ مراد ہونے کی صورت ایں اس آہیت کی اس مناسبتے برداشت  
مرتع ہو گی البتہ اس اختلاف کی وجہ سے اس دلالت میں قطعیت نہ رہے گی، قرآن کو چھوپنے  
کے لیے وضو عمل اور واجب ہو گا لیکن اس کا منکر کافر نہ ہو گا شاید میں ہے لوانکو الاوضو خیر  
الصلوة يکفر عندها (روم المختار جلد اصلہ)

قرآن کے لیے ہے۔ تنزیلِ رب العالمین کا قریبہ بتار ہا ہے کہ یہاں قرآن پاک کے نقوش تنزیلی مراد ہیں نہ کوچ محفوظ کے نقوش جن کی تنزیل کبھی نہیں ہوتی۔ قرآن پاک کا کوچ محفوظ میں لکھا جانا یا پہنچے اسماں پر آنا تدیریجی ہرگز نہ تھا۔ تنزیلِ تدریس جا اتنے کو کہتے ہیں۔

(۲) پیر لا عمسه الامطہرون میں چھوٹے کے دو غیرہمیں۔

۱۔ جو لوگ صاف دل اور پاک اخلاق رکھتے ہیں وہی اس کے علوم و حکایات تک تھیک سائی پا سکتے ہیں اس صورت میں اس کے معنی مجازی ہوں گے۔

۲۔ اس قرآن کو بغیر دضو کے ہاتھ لگانا جائز نہیں اس صورت میں اس کے معنی حقیقی ہوں گے اور مطہرون سے طہارت کا ملک کے عالمین مراد ہوں گے۔

مطہرون کی طہارت حدیث اکبر اور حدیث اصغر دون سے پاک ہونا ہے اللہ تعالیٰ وضو عمل جنابت اور پھر دونوں کے قائم مقام تمیم کے احکام بیان کر کے سب کی علت جامعہ یہ بیان ذرفاتے میں :-

ما يرد الله ليجعل عليك من سرج ولكن يريد ليطهرك (پت الماء)

ترجمہ - اللہ تعالیٰ تمہیں تنگی میں ڈالنے نہیں چاہتے وہ پاہتے ہیں کہ تم پاک

رسوی :-

پس طہارت صرف یہی نہیں کہ انسان جنابت سے پاک ہو بلکہ وہ تمیم جو دضو کے بدل میں حدیث اصغر کے لیے ہوتا ہے وہ بھی طہارت ہے اور حدیث اصغر کی حالت میں آدمی باطلہ تار نہیں ہوتا طہارت کا فقط اگر کہیں محسن جنابت سے پاک ہو تو پرلو لا جاتے تو قریبہ لازمی ہوگا طہارت کافروں کا مل سی ہی ہے کہ حدیث اکبر اور حدیث اصغر دونوں سے پاک ہو پس مطہرون کے معنی با دضو ہونے کے ہی ہوں گے۔ امام ترمذیؓ نے بھی طاہر کے معنی با دضو ہونا بیان کیا ہے :-

دوايقرأ في المصحف الا وهو طاهر له

ترجمہ - اور ذچا ہیئے کہ تم میں کوئی دیکھ کر قرآن پڑھے اور وہ غیر طاہر ہو۔

لامیسہ میں لوح محفوظ کے نقوش مراد ہوں یا صحاائف موجودہ اتنی بات بالکل واضح

لئے جامع ترمذی جلد اصل اور مصنفو دیوبندیہ بتیب ابن ماجہ فیصلہ فرا جمع لہ

ہے کہ قرآن اپنی ہاتھوں میں آتا ہے جو پاک ہوں اور لفظ میں کے حقیقی معنی تفاہا کتے ہیں کہ  
بے دضو نہ پھر اعلاء طہارت کا ملہ بھی ہے کہ انسان دضو سے ہو۔  
علامہ شامی لکھتے ہیں ۔

ان فیہ حمل المس علی الحقيقة والاصل فی الكلام الحقيقة واحتمال  
عین رہا بلا دلیل لا یفتح فی صحة الاستدلال غلاینا فـ ذلك  
القطعیة ۔

ترجمہ۔ یہاں لفظ میں (چھڑنا) اپنے حقیقی معنی پچھوں ہے اور کلام میں اصل بھی  
ہے کہ حقیقی معنی لیے جائیں کسی دوسرے معنی کا احتمال جس کے لیے دلیل عجیب کرنی  
تہ ہو اصل استدلال کی صحت پر ہرگز اثر انداز نہیں ہوتا۔  
احنفیت معلی اللہ علیہ وسلم نے مولود کعبہ حضرت حکیم بن حزم کو جب کین کی طرف بھیجا تو  
سمیت فرمائی ۔

لَا تمس القرآن الا وانت طاهر بـ

ترجمہ۔ قرآن کو بغیر طہارت باقاعدہ لگانا۔

حضرت عبد اللہ بن عمرہ کہتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ۔

لَا تمس القرآن الا طاهر بـ

ترجمہ۔ کوئی شخص قرآن کو بغیر طہارت باقاعدہ لگاتے۔

یہ روایات اس قرآنی حکم کی مزدور تائید کرتی ہیں کہ قرآن پاک کو وہی باقاعدہ چھوٹیں جو پاک  
ہوں جنت شاہ ولی المحدث دہلوی لکھتے ہیں ۔

وجبان لا يقربها الامطله ولهم يشتهر طهارة القراءة القرآن لأن

التزام الوضوء عند كل قراءة يدخل في حفظ القرآن وتلقينه ۔

ترجمہ۔ مزدوری ہے قرآن کے قریب انسان بغیر طہارت نہ جائے ہاں قرآن پاک

سلہ و الدحیار جلد اسلا صدر سید رواہ الحاکم فی استدرک جلد ۲ ص ۸۵۳ اسنادہ صحیح (عزیزی مکتبہ جلد ۲ ص ۲۷۶)

تک رواہ الطبرانی فی البکیر والصیر و رجالہ مؤلفون (جمع الرؤاہ جلد اسٹرا) سلہ مجۃ الشرا بالغ من

کے (زبانی) پڑھنے کے لیے دنہو کی شرط نہیں کیونکہ ہر قرأت کے وقت دنہو  
کا تراجم قرآن کے خط اور اخذ میں خلائق اندماز ہو گا۔  
امام ترمذی صحابۃ ذات العین کا فیصلہ ان الفاظ میں لکھتے ہیں:-

قَالَ أَيْقُولُ الرَّجُلُ الْقُرْآنَ عَلَىٰ غَيْرِ وَضْوَءٍ وَلَا يَقْرَأُ فِي الْمَصْحَفِ إِلَّا  
وَهُوَ طَاهِرٌ وَبِهِ يَقُولُ سَفِيَانُ التَّوْرَىٰ وَالسَّافِيُّ وَالْأَحْمَدُ وَالْمَسْعُونُ لَهُ  
تَرْجِمَةٌ وَمَكْتَبَتَهُ هُنَّ كَالْإِنْسَانِ بِغَيْرِ وَضْوَءٍ كَمَا قَرَأَنَ پڑھ تو سکتا ہے لیکن اسے دیکھ کر  
پڑھنے کی اجلات نہیں یہی فیصلہ امام سفیان التوریؓ، امام شافعیؓ اور امام احمدؓ  
کہا ہے۔

یہ چار جلیل القدر صحابہؓ کا فیصلہ اپ کے سامنے ہے امام ابوحنیفہؓ کی بات اس سے بھی  
لگ گئے ہے حضرت علامہ شرفاۃؓ (۴۹، ۳۲) فرماتے ہیں:-

سُمْ خَنْدَرُ أَكْرَمُ كَيْ طَرْفَ سَے پَانِدَهُنْ لَكَ لِكَلَامِ الْهَيِّ كَيْ تَعْلِيمَ كَيْ لِيَهِ وَضْوَءُ كَاهْ جَامُ  
رَكَهِنْ اُور دُوسَرُو لَوْ بِهِ اس بَاتِ كَاهْ حَكْمُ كَرِيَنْ بَهُ

ہاں ناما لغ بچے جو قرآن کریم کے طالب علم ہوں انہیں بار بار وضو کرنے کی پابندی  
نہیں کیونکہ اس سے تدریس و تعلیم کے عنایت ہونے اور طلبہ کے بدک جانے کا قوی احتمال ہے  
بچے بغیر وضو کے بھی ہوں تو ہم ان کے ہاتھ میں قرآن کریم سے سختے ہیں:-

لَا يَأْسُ بِدُفْعِ الْمَصْحَفِ إِلَى الصَّبِيَانِ وَانْ كَانُوا مُحَدِّثِينَ بَهُ  
ترجمہ: سچوں کو قرآن کریم اس حالات میں دینا کہ ان کا وضو نہ ہو اس میں کوئی  
حرج نہیں ہے۔

ہاں بالغ حضرات مکلف ہیں کہ وہ تعلیم تعلم اور تعلیم میں مصحف (قرآن کریم) کو بغیر وضو  
کے نہ پھریں۔

## پانچ سوال

- ① قرآن مجید کے نزے اردو ترجمے کو چھوڑنا کیا ہے؟
- ② کتب تفسیر حسن میں مقدمہ آیات قرآنی کمی ہوتی ہیں انہیں بلا وضو اٹھ لگانا کیا ہے؟
- ③ فروگراف کے ریکارڈ جن میں قرآن مجید کی قرأت بھری ہوتی ہے انہیں بلا وضو چھوڑنا کیا ہے؟
- ④ قرآن پاک کو زبانی (غیر مصحف کے) بلا وضو پڑھنا کیا ہے؟
- ⑤ ایسی بگہ جہاں منفائی نہیں دہاں قرآن پاک پڑھنے کا کیا حکم ہے؟

## جوابات

- ① خالص اردو ترجمہ گو حقیقتہ قرآن نہیں لکھن بہتر ہے کہ اُسے بھی بلا وضو نہ چھوڑا جائے۔  
دلوکان القرآن مکتوبًا بالفارسیہ یکرہ لہرمٹہ عند اب حینفہ  
وکذا عندہما مکذا فی الخلاصۃ۔  
ترجمہ اگر قرآن پاک بڑی فارسی میں لکھا ہو تو اسے بلا وضو اٹھ لگانا امام البخینۃ  
اور صاحبین کے نزدیک کردہ ہے۔
- ② کتب تفسیر میں تفسیری عبارت قرآنی عبارت سے ریادہ ہو تو اسے بلا وضو مس کرنا جائز  
ہے شرح مذیع میں پوری بحث کر لے کے بعد اخیر میں لکھا ہے۔  
والاصح انه لا يکرہ عنداب حینفۃ۔
- ترجمہ صحیح بات ہی ہے کہ امام البخینۃؒ کے نزدیک کردہ نہیں۔  
ہل خالص اس مقام کو جہاں قرآن کی ابیت کمی ہوتی ہے بلا وضو چھوڑا نہ جائے علامہ شاہی  
لکھتے ہیں۔

ان کتب التفسیر لا يجوز مس موضع القرآن منها۔

ترجمہ کتب تغیریں خاص آیات قرآن کے موقع کو بلا وضو چھپنا جائز نہیں۔

(۲) فرنگوگراف کے ریکارڈ میں ان نقشہ کی دلالت نہ لفظی ہے نہ تصویب، محسن الفاظ کا ارتام ہے پس یہ نقشہ حروف مکتوب کے حکم میں نہیں ہیں انہیں بلا وضو چھپنا جائز ہے لہ انسانی دماغ میں بھی اسی طرح الفاظ قرآن کا ارتام ہوتا ہے پس جس طرح حافظہ قرآن کو بلا وضو بلکہ جنابت میں بھی چھپنا جائز ہے فرنگوگراف کے ریکارڈ کو بھی اس حالت میں چھپنا جائز نہ ہو گا۔

(۳) حضرت علی المصطفیٰ ہر کتبے میں کہ حضور اکرم فرمات قرآن کے لیے وضو کا الزام نہ فرماتے تھے۔ لا یحجزه عن القرآن شئ الا الجناة یہ

ترجمہ آپ کو قرآن پاک پڑھنے سے سوائے جنابت کے اور کوئی چیز نہ مانع ہر قسمی تھی۔

اس روایت سے یہ ائمہ معلوم ہوتے ۔ ۔ ۔

(۱) مس مصحف نہ ہو تو زبانی قرآن پڑھنا بلا وضو بھی جائز ہے۔

(۲) جنابت کی حالت میں زبانی قرآن پڑھنا بھی جائز نہیں۔

(۳) عمل جنابت میں کلی کرنا مفرض ہے اگر زبان ہر حال میں پاک رہتی تو حالت جنابت میں زبانی قرآن پڑھنا ممنوع نہ ہوتا۔

## قرآن کریم کس جگہ پڑھا جاتے؟

پاک کلام پاک بھیوں پر پڑھا جانا چاہیے جیسا اللہ کی یاد کی جاتے وہاں اللہ کی حرمت اُتری ہے اور محنت کے فرشتے اس پڑھنے والے کو اپنے گیرے میں لے لیتے ہیں حضرت ابوسعید خدابیؓ اور حضرت ابوہریرہؓ دونوں کتبے میں کہ حضور نے فرمایا ۔

ماجلس قوم مجلساً يذكرون الله فيه الاحتفال بالملائكة وتقشيم

مکذا فی امداد الفتاوی لـ سنن ابن ماجہ ص ۲۳۴ ابو داؤد جلد اٹھ ترمذی جلد اٹھ طحاوی ص ۲۵۵  
متدرک حاکم جلد مکذا منذابی داؤد طیالسی مکذا منذاب امام احمد جلد اٹھ، مکذا مکذا ص ۲۷۸

الرجمة وتزللت عليهم السكينة بـ<sup>الله</sup>  
ترجمہ، لوگ ہب کسی مجلس میں اللہ کے ذکر کے لیے مٹھیں انہیں فرشتے اپنے  
سلے میں لے لیتے ہیں رحمت ان پر چاہاتی ہے اور ان پر اللہ کی طرف  
سے سکینہ آرتتا ہے۔

قرآن کریم سے پڑا ذکر کیا ہو گا جس کے لیے لوگ مجلس میں سمجھیں حضرت بر بن عاربؓ نے کہتے ہیں کہ ایک شخص سورہ کہف پڑھ رہا تھا اس نے اپنے گھر میں ایک تحفی اور تھے دیکھا اس نے اس کا حضور سے ذکر کیا تو آپ نے فرمایا:-

انها السكينة تنزلت عند القرآن اوتزلت للقرآن بـ

ترجمہ یہ سکینہ ہے (ایک خاص شان کا سکون) جو قرآن کے پاس اُترتا ہے یا  
قرآن کے پہنچتا ہے۔

سوران کسی ایسی جگہ نہ پڑھا جلتے جو اس نزول مکینہ کے لیے رکاوٹ ہو جہاں فرشتے  
نہ پہنچ سکیں فرشتے اس گھر میں بھی نہیں لتے جس میں کتنا رکھا ہو۔ وہ جگہیں جہاں گانے گائے  
جاتے ہوں یادہ مختلفیں جہاں عورتوں اور صردوں کا مام اخلاق طہر یا ایسی متندیاں جہاں سودی  
کاروبار اپننا ہوں سوران کیم پڑھنا آداب سوران کے خلاف ہے کیونکہ یہ ماحول غرتوں کے  
لیے ایک بڑی رکاوٹ ہے۔

ایسا تجویز جس میں قرآن کریم کی کوئی عبارت لکھی ہو اسے ساتھ لے کر بیت المغارہ  
زہبائے یہ قرآن کے ادب کے خلاف ہو گا ہاں اگر وہ چاندی وغیرہ میں بند ہو  
تو اس کے لیے کچھ کنجائش ہو سکتی ہے تھے

سویں بے ادبی ہو گئی کہ قرآن کریم پڑھتے ملائک رحمت کا ایسی جگہ استقبال کیا جائے جو ملائک رحمت کے لیے موجب اذیت اور صاف دل انسانوں کے لیے محبب گئی ہو قرآن پڑھتے ہر ایسے مارل سے اجتناب کیا جاتے جو فہم قرآن اور توجہ الٰٰ شری سے مانع ہوئے۔

منظر جلیل ملامہ قطبی فرماتے ہیں :-

لَا يَتَرَأَفُ الْأَسْوَاقُ وَلَا فِي مَوَاطِنِ الظُّنُمْ وَالْغُوَامِ مُجَمِعُ السَّفَهَاءِ<sup>۱</sup>  
 ترجمہ: قرآن کریم بازاروں میں شور و شغب کی محبوس میں اور بے وقوف (گتائخ)  
 لوگوں کے مجمع میں نظر صاحب اتے۔

## قرآن پڑھنے کے آداب

قرآن پاک کی تلاوت کرنے کے لیے کلامِ الہی کی تنظیم اور علمتِ دحی کا احساس اذبس نزد مردی  
 ہے جس کلام کی شان یہ ہو کہ پہاڑوں پر اترے تو پہاڑ رینہ رینہ ہو جائیں اس کے لیے سلمان کا دل  
 انتہائی درجے میں مزدوب کیوں نہ ہو۔ اسی میں اپنے بارے میں یہ احساس ہے کہ میں دھو سے ہوں۔  
 تلاوت قرآن کے آداب کچھ طاہری ہیں اور کچھ بالطی۔ بالطی کے آداب سے مراد دل کی وہیثیت  
 ہے جو پڑھنے والا پڑھتے ہوئے اپنے اندر رحمتوں کرے پہلی کتابوں کو عجی جنہوں نے پوری توجہ سے  
 پڑھا اور دل کو صاف برکاتیں ایمان نصیب ہو گیا اور جنہوں نے ان کے آداب تلاوت میں بے  
 پرواہی کی وہ گھاٹے میں رہے۔

الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتَلَوُونَ حَقَّ تَلَاوَتِهِ أَوْ لَئِكَ يَوْمَنُونَ بِهِ وَمِنْ يَكْفُرُ

بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ۔ (پ البراء ۱۲۱)

ترجمہ: وہ لوگ جن کو دی ہم نے کتاب وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں حق تلاوت دا  
 کرتے ہوئے وہی اس پر تین لاتے ہیں اور جو اس سے بھے پرواہ ہوئے وہ  
 رہے گماٹے میں۔

حضرت شیخ الحنفیؒ لکھتے ہیں :-

انہوں نے تورات کو طور سے پڑھا اپنی کو ایمان نصیب ہوا اور جنہوں نے  
 انکار کیا کہ کتاب کا یعنی اس میں تحریف کی وہ خاتم دخادر ہوئے۔

اس سے پتہ چلا کہ تلاوت کرتے وقت علمتِ دحی کا احساس اور حضور قلب یہ وہ دو چیزیں

ہیں جن کے بغیر حق تلاوت ادا نہیں ہوگا۔

ويعظمه فوره لوانزلنا هذ القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدقاً  
من خشية الله من ترا القرآن فرأى أن أحدها أدق افضل مما رأى  
فقد استنصر ما عظمه الله ومحض القلب لما سبق انه الاصل وبه  
نسترار ديا يحيى خذا الكتاب بقوه . لـه

ترجمہ قرآن کریم کی علیت سامنے رکھے اس کی شان میں فرمایا کہ اگر ہم اس  
قرآن کو سپہاڑہ راتا رتے تدوہ بھی اللہ کے خوف سے رینہ رینہ ہو جاتا ہے جس  
نے قرآن پاک کی تلاوت کی اور گمان کیا کہ کوئی شخص اس سے فضل چیز  
کا عامل ہے تو اس نے اس چیز کی توبہ کی جس کی اللہ نے تعظیم فرمائی ہے  
اور اپنے دل حاضر کر کیونکہ جیسا کہ پہلے گزر چکا یہی اصل ہے حضرت عینی  
کو خدا نے خطاب فرمایا تو ارشاد فرمایا کہ لے یعنی اکتاب کو (دل کی) پوری قوت  
سے لے۔

## آدابِ ظاہرہ

(۱) قرآن کریم کو خوب ٹھہر ٹھہر کر اور الفاظ کو صاف صاف کر کے پڑھے ارشاد الہی ہوا:-

درتل القرآن ترتیلا۔ (پیغامبر)

ترجمہ سو اپ پڑھیں قرآن کو کھول کھول کر۔

(۲) اذا قرأت القرآن فاستعد بالله من الشيطان الرجيم۔ (پیغامبر)

ترجمہ جب تم قرآن پڑھو تو پہلے اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھ دیا کرو۔

(۳) رکوع اور سجدہ کی حالت میں قرآن نہ پڑھنا۔ حسنہ فرماتے ہیں:-

نہیت ان اقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً۔

ترجمہ بچھے منج کیا گیا ہے کہ رکوع اور سجدہ میں قرآن پڑھوں۔

علامہ شامیؒ کھتے ہیں۔

تکرہ قرآن فی الرکوع والسجود والتشهد بجامع الائمه الاربعة۔<sup>۱</sup>

ترجمہ رکوع، سجدہ اور تشهد میں قرآن پڑھنا ائمہ اربعہ کے نزدیک مکروہ ہے۔

اس ممانعت کی وجہ قرآن کریم کی حرمت عظیمہ اور اس کی شان امامت ہے رکوع اور سجدہ انتہائی عاجزی کے نشان ہیں۔ پس مناسب نہ محتاکہ قرآن کریم کو ان پیرالیوں میں لایا جائے۔ تشهد میں رب الجلی مقيم الصلة پڑھنا اس حکم کے خلاف نہ سمجھا جائے یہ الفاظ بطور دعا پر ہے جاتے ہیں بلکہ تلاوت نہیں اگر انہیں پیش قرآن پڑھا جاتا تو اس سے پہلے العوذ بالغفور  
پڑھا جاتا۔

علامہ ابن تیمیہؒ کھتے ہیں۔<sup>۲</sup>

اما كلامه نله حرمة عظيمة ولها زینتی ان يقرأ القرآن في  
حال الركوع والسجود۔<sup>۳</sup>

ترجمہ اللہ تعالیٰ کے کلام کی عزت بہت بڑی ہے اس لیے اسے رکوع اور سجدہ کی حالت میں پڑھنے کی ممانعت ہے۔

ويفيد ما صرخ به الشیخ الأکبر فی الفتوحات ان القرآن صفة  
الله تعالیٰ ومن اوصافه القيام فانه القيوم والقيام والقائم بالقطط

ف nanopasit الصفة وحل القرآن في القيام بخلاف الرکوع  
السجود فليس من صفات الله تعالیٰ فلا محل فی همما والله اعلم بالصلوة

ترجمہ اور اسی کی تائید شیخ بکری فتوحات سے ہوتی ہے کہ قرآن اللہ تعالیٰ کی صفت

ہے اور اس کے اوصاف میں سے قیام ہے وہ قیوم بھی ہے اور قائم باقطط

بھی اور صفت صفت سے مناسب نہیں اور قرآن قیام میں اتراء خلاف رکوع و

سجدہ کے یہ دلوں اللہ کی صفات میں سے نہیں۔ سو قرآن ان میں نہ لایا

جائے۔

۳) تلاوت قرآن کا ایک ادب یہ بھی ہے کہ جہاں آیت رحمت ہو دہاں طلب کی گیفت پیدا کرے اور جہاں دعید عذاب ہو دہاں اللہ کی پناہ مانگے۔  
ویسال امرًا مرجوًا مرعلیہ وینعد عن مغوف ویوافق ذکرًا  
دعائے اللہ

ترجمہ: جب اس بات سے گزرے جس کی امید (طلب) ہو تو سوال کرے اور اس بات سے گزرے جس سے خوف آتا ہو تو پناہ مانگے اور حکم ذکر پر ذکر کرتا چلے اور دعا کے موقع پر دعا کرتا جائے۔

حضرت عذریث بن الحیانؓ کہتے ہیں کہ حذر جب آیت عذاب سے گزتے احتعاذه فرماتے جب آیت رحمت سے گزتے تو رحمت مانگتے اور جب آیت تبعیح سے گزتے تو تبعیح کرتے۔ (مسلم)

۴) تلاوت قرآن کا ایک ادب یہ بھی ہے کہ ایسی جگہ اونچی آواز سے نڈپ سے جہاں سنتے والے اس کی طرف توجہ نہ کریں اور اس کا پڑھانا ان کی بے ادبی کا سبب بن جائے جہاں لوگوں کا انہماں اپنے کاموں میں ہو دہاں قرآن پاک کی تلاوت اس کی بے تقریری کا سبب ہو گی۔

۵) جب کوئی شخص نماز پڑھ رہا ہو تو اس کے سامنے بھی تلاوت نہ کرے تاکہ اسے شریش شہر ہو۔

۶) تلاوت قرآن کا ایک حق یہ بھی ہے کہ جب سجدہ کی آیت لئے تو سجدہ تلاوت کرے ہفظیہ کے نزدیک سجدہ تلاوت واجب ہے اور اس کے لیے وضو، قبلہ رخ ہونا اور سر سجدہ ہونا لازمی ہیں مسلمان کے سجدہ دریز ہوتے پر شیطان ہاتے ہے کرتا ہے۔

۷) جب تلاوت سے فارغ ہو تو دعا کرے یہ وقت دعا کی قبولیت کا ہے۔

۸) قرآن پاک بوسہ دینا اور محبت الہی میں ڈوب کر اسے چوم لینا جائز ہے۔

روی عن عمرانہ کان یا خذ المصحف کل غداة ویقبله ویقول

عہد ربی و منشور ربی عزو جل و کان عثمان یقیبل المصحف یکمہ

علی وجہہ لہ

ترجمہ حضرت عمر بن ہرثیج حب قرآن پاک کو ماقومی لیتے سے چوتھے تھے اور کہا کرتے تھے کہ یہ میرے پر درگار کا عہد نامہ ہے اور میرے رب کی کتاب ہے حضرت عثمان بن عبی قرآن پاک کو چھا کرتے تھے اور اسے اپنے چہرے پر ٹاکرتے تھے۔

حضرت مولانا تھانوی فرماتے ہیں:-

فروی نہیں لیکن ادب و احترام کا طریق ہے اور جائز ہے۔  
جن لوگوں کو محبت سے کچھ داسطہ پڑا ہے وہ جانتے ہیں کہ محبوب کے خلکی یا اس کے کسی بیان کی کسی دل کھوئے ہوئے کے بیان کیا و قوت ہوتی ہے۔  
محبت سنجو کو آدابِ محبت خود سکھا دیں گی

قرآن کریم مطلق اور جمال حقیقی کا پیغام ہی نہیں احکام الایکین کا کلام اور طلاقان اسلامیین کا فرمان بھی ہے اس پر بھی غور کیجئے کہ سلطانی فرمان کی ہیئت دلوں پر کیا ہو سکتی ہے کلام الای میں کلام محبوب اور کلام آقا دلوں کے آداب یا مطلب ہیں اسے جس قدر احترام و محبت سے پڑھے کم ہے۔

## ایک سوال

(۱) قرآن پاک لیٹ کر ڈھنا کیسا ہے یہ ادب کے خلاف تو نہیں؟

جواب : قرآن پاک تلاوت کرنے والا اگر بھی کرتلاوت کرے اور پھر تمک جائے تو اس کے لیے لیٹ کرتلاوت کرنا بھی جائز ہے لیکن بہتر یہ ہے کہ یہ تلاوت زبانی ہو اس لئے میں مصطف کا ادب قائم رکھنا بہت ششکل ہے جو شخص بیٹھ کرتلاوت کرنے کی بجائے لیٹ کرتلاوت کرے تو یہ انداز ادب کے خلاف ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں لیٹ کر ذکر کرنے کو قیام و قواد کے ذکر کے بعد ذکر فرمایا ہے اور اس کا درجہ واقعی بھی ہے قرآن کریم میں ہے۔

الذين يذکرون اللہ قیاماً و قعوذاً على جنوبہم۔ (بیت آں عمران ۱۹۱)

ترجمہ: وہ اللہ کا کھڑے ہو کر بھی ذکر کرتے بیٹھ کر بھی اور اپنی کروٹوں کے بل پر بھی۔

عین العلم ص ۹ میں ہے:-  
ویحرز الاضطجاع۔

ترجمہ: اور لیت کرتا وادت کرنا بھی جائز ہے۔

محمد بن جلیل ملا علی قاریؒ فرماتے ہیں:-

حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ کھڑے ہو کر نماز میں قرآن پڑھنے سے ہر حرف کے بدے سو نیکیاں ملتی ہیں بیٹھ کر پڑھنے سے ہر حرف قرآن پر چھاپس نیکیاں ملتی ہیں اور نماذ سے خارج باوضتو تلاوت پر ہر حرف کے بدے پچھیں نیکیاں ہیں اور جو شخص بغیر و خلوکے (زیانی) تلاوت کرے تو اسے ہر حرف کے بدے دس نیکیاں ملیں گی (اوہ دیہ سب سے نیچا درج ہے)، لہ

صوفیا کے کرام فرماتے ہیں کہ جو شخص اپنے کو فرات کے آداب سے قامر سمجھتا رہے کا وہ قرب کے مراد بیس ترقی کرتا رہے گا اور جو پہنچ کر رضا اور سب کی نگاہ سے دیکھے گا وہ ترقی سے دور ہو گا مشائخ نے تلاوت کے کئی آداب ذکر فرمائے ہیں:-

① سہایت احترام اور حضور قلب سے باوضتو قبلہ رو ہو کر پڑھے قرآن پاک کو رعل یا تکیہ یا کسی اوسنچی بجگہ پر رکھے۔

② اگر یاد کرنا مقصود نہ ہو تو پڑھنے میں جلدی نہ کرے تمثیل سے پڑھے۔

③ کلام آقا کی تنظیم اور محبت کے احساس میں آب دیدہ ہونے کی کوشش کرے۔

④ آیات رحمت پر رحمت کی دعا اور آیات عذاب پر مغفرت کی دعا مانگے، آیت بحمدہ پر سجدہ کرے یہ ان آیات کا حق ہے۔

⑤ اگر یا کا احتمال ہو یا کسی دوسرے مسلمان کے ہرج کا اندیشہ ہو تو آہستہ پڑھے ورنہ آذان سے پڑھنا اولی ہے۔

- ⑥ بساط کے مطابق خوش الخاتمی سے پڑھے رکنیں گانے کا پریلیہ اختیار نہ کرے۔  
 ⑦ تلاوت کے دوران میں کسی سے کلام نہ کرے ضرورت پیش آئے تو کلام پاک کو بند کر کے بات کرے اور دوبارہ شروع کرنے پر پھر اغذہ بالشد پڑھے۔

(ریخ الحدیث سہار نپوری)

### ۳) قرآن پاک لکھنے کے آداب

۱) قرآن پاک کا رسم الخط مدد ہی ہونا چاہیے جو مصاحف عثمانی کا تھا اسے رومن یا کسی دوسرے حروفِ تہجی میں منتقل کرنا جائز نہیں۔ اگر اسے انگریزی حروف میں لکھا جائے تو عربی حروف بھی سا تھر لکھنے ضروری ہیں۔ قرآن کریم کو رومن رسم الخط میں لکھنے سے گورنی تلفظ باقی رہے پھر ہمیں کی اجازت نہیں۔ حضرت امام مالکؓ سے پوچھا گیا کہ قرآن پاک کو کسی اور حروفِ تہجی کے رسم اختمامیں لکھنا جائز ہے؟ تو اپؓ نے فرمایا:- لا ولکن یکتب على الکتبۃ الاولی۔ اللہ

ترجمہ۔ ہرگز نہیں اسے پہلے رسم الخط میں ہی لکھا جائے۔  
مشہور محدث علامہ سخاویؓ فرماتے ہیں:-

والذى ذهب اليه مالكُ هو الحق و هذا مذهب الأئمة الاربعة۔ اللہ  
ترجمہ۔ جو کچھ امام مالکؓ نے فرمایا وہ صحیح ہے اور یہ پی چاروں اماموں کا فیصلہ ہے۔  
علامہ حدادؓ ”لکھنے میں“

قد انعقد اجماع سائر الائمة من الصحابة وغيرهم على ذلك الرسم  
وانه لا يجوز بحال من الاحوال العدول عن كتابة القرآن الكرييم  
ولانشره بصورة تخالف رسم المصائف العثمانية۔ اللہ

ترجمہ۔ صحابہ کرامؓ وغیرہم سب ائمہ دین کا اجماع اسی رسم الخط پر منعقد ہے اسے

سلہ فتاویٰ ابن حجر و لذکر فی التفہمة القدسیہ ص ۲۵ العلامہ ارشد بنی صالحی صاحب نور الانیاع  
لہ رسالہ الفرض الجلیۃ۔

مصاحف عثمانیہ کے رسم الخط کے خلاف کسی اور رسم الخط میں لکھنا اور بھیلانا کسی طرح بھی جائز نہیں۔

(۱) قرآن کریم کو عربی متن کے بغیر کسی اور زبان میں لکھنا جائز نہیں جب اسکی دوسری زبان میں ترجمہ کیا جائے تو عربی متن TEXT بھی ساتھ ہی لکھا جائے ایک دوسری کسی دوسری زبان میں ملیخدا بھی لکھی جاسکتی ہیں اور اس کی فہرست کی تھی اس کا سورودہ ترجمہ بخواجن کے جس زمانے میں بعض علماء نے ترجمہ قرآن کی مخالفت کی تھی اس کا سورودہ ترجمہ بخواجن کے ساتھ عربی متن تھا کیونکہ اس سے اصل کتاب کے ضالع ہونے کا اندیشہ بتا ان کی تفضیل ہمارے بیان لسان القرآن میں ہو چکی ہے۔

(۲) قرآن پاک کو بلا وضو لکھنا  
امام محمدؐ فرماتے ہیں کہ قرآن پاک کو بلا وضو لکھا جائے کیونکہ لکھنے والا قرآن پاک کو بلا وضو تحریر نے کا انتکاب ہو گا لیکن دوسرے ائمہ کے نزدیک نوش قرآنیہ کو بلا سطقم چھوٹنے سے قرآن کو بلا وضو تحریر نہیں آتا ان کے ہاں یہ اسی طرح ہے جیسے کہ قرآن پاک کو بلا وضو کپڑے کے داطر سے تھوڑا جاتے درختار میں ہے۔  
ولا تکرہ کتابۃ القرآن والصحیفة واللوح علی الارض عند الشانی خلافاً  
محمدؐ وینبی ان یقال ان وضع علی الصحیفة ما یحول بینہاوین  
یہ دیو خذ لقول الشانی والا فیقول الثالث۔

ترجمہ کاغذیاتی زمین پر قائم ہو تو اس پر قرآن پاک بغیر و فخر کے لکھا جائز  
امام ابویوسفؐ کے نزدیک جائز ہے بنخلاف امام محمدؐ کے بات یوں کہی جاتے

سلہ فتح القدير للعلام ابن الہمام جلد اصل ۱۷ سے درختار سجاشی شامی جلد اصل ۲۸ علمی شرح مذکور جلد اصل ۱۸  
قرآن پاک کو خوب نکیر سے لکھنا تاداہی بالمحترم (حرام چیز سے علاج کرنا) کی تاویل ہے بھی جائز نہیں  
اس میں صرف حرام علی کا انتکاب نہیں کتاب عزمیہ کی تو یہ بھی ہے جن علماء نے اس میں نرمی کی ہے  
وہ ہمارے نام فی المذهب نہیں۔ راقم احروف ان ایک دو حضرات سے ہرگز متفق نہیں اپنا مذهب  
اہل سنت کے موافق ہے۔

کہ اگر کاغذ اور لکھنے والے کے درمیان حاملِ موجود ہے (جیسے قلم) تو فتنے  
امام ابو یوسفؓ کا لیا جائے گا دردنا امام محمدؓ کے قول پر فتنے دیا جائے گا۔

## ۲) قرآن مسننے کے آداب

۱) حضرت پر جب حضرت جبریلؓ امینِ دھی لے کر آتے تو آپ اسے جلدی لینے اور یاد رکھنے  
کے لیے ساتھ خود بھی پڑھتے جاتے۔ اس پر ارشاد ہوا۔  
لا تحرک به لسانك لتعجل به ان علينا جمعه و قرانه۔ (پ ۳۰۷ القیامہ)  
ترجمہ۔ آپ اپنی زبان کو رکھتے تک نہ دیں۔ اس قرآن کا جمع کرنا اور پھر آپ کی  
ربان سے اسے پڑھا دینا یہ سب ہمارے ذمہ ہے۔  
قرآن پاک کی تعظیم و تکریم اتنی ہے کہ جب پڑھا جا رہا ہے مسننے والے اپنی زبان تک نہ لے امیں  
ہمہ تن گوش اور پوری طرح خاموش رہیں۔

۲) اذا قرء القرآن فاصمعوا له و انصتوا علىكم ترجمون (پ ۴۰۳ العاف)

ترجمہ۔ اور جب قرآن پڑھا جا رہا تو اس کی طرف کان دھرو اور بالکل چپ اور  
خاموش رہتا کہ تم پر رحم کیا جائے۔

جنبات بھی قرآن کریم کو سن کر پکاراً لٹھتے تھے کہ مسننے والوں خاموش رہ جو  
و اذ صرفاً إلَيْكُ نَفَرَّا مِنَ الْجِنِّ يَسْمَعُونَ الْقُرْآنَ فَلَا حَضْرُوهُ قَالُوا  
الصُّوتُوا هُلَا بِقَضِيٍّ وَلَوَا إِلَى قَوْمٍ بِهِ مُنْذَرُوْ دِينٍ۔ (پ ۴۹ الحجۃ)

ترجمہ۔ اور جب ہم نے جنزوں کا ایک گروہ آپ کی طرف متوجہ کیا تھا اور وہ  
قرآن مسنن لگئے تھے تو وہ بھی (اپنے سامنیوں کو) کہہ لٹھتے تھے کہ چپ۔  
اور خاموش رہیو۔ پھر جب قرآن کا پڑھا جانا ختم ہوا تو وہ اپنی قوم کی طرف  
والپس ہوئے تاکہ انہیں ڈرایا۔

قرآن کریم کے احترام کا تقاضا ہے کہ جب بھی اصلاح و ارشاد یا ذکر و عبادت کے طور پر  
پڑھا جا رہا ہے تو اس ارشاد کے سامنے اور اس عبادت کے شالمیں پوری طرح خاموش رہیں۔

اور سہر تن گوش بنیں۔ پھر جو لوگ اس وقت مناسب نہ ہوں یادہ اس عبادت میں شامل نہ ہوں تو وہ اس حکم کے مکلف نہیں۔ طالب علم ایک جگہ بیٹھ کر سب کے سب اکٹھے پڑھتے ہیں یہ پڑھا بذریعی ارشاد نہیں بذریعی شعن ہے پس اس صورت میں یہ پابندی نہیں ورنہ حفظ قرآن اور مشتن ناظرہ دلوں متاثر ہوں گے۔ اسی طرح جب نماز ہو رہی ہو تو جو لوگ اس جماعت میں شامل نہیں وہ بھی اس حکم کے پابند نہیں۔ یہ قرآنی آیات اہنی لوگوں کو پابند کر رہی ہیں جو شر کا سے مجلس ہوں۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## ⑤ قرآن کی شانِ امامت

قرآن کریم شانِ الہی ہے اس کا تقاضا ہے کہ یہ بھی ماتحتی میں دُلتے ہے جہاں ہو امام بن کر رہے۔ بندہ بھی اسے پڑھے تو یہ نیاز بندہ نہیں تلاوتِ کلامِ الہی ہے خدا کا کلام ہے جو بندے کی زبان پر جباری ہے کوئی اور سجدہ انتہائی عاجزی کے محل نہتے ان میں قرآن پڑھنا منوع قرار پایا تشدید میں بیٹھنا ایک انتہائی نیازمندی کی شکل ہے اس میں بھی قرآن پاک پڑھنا منوع ٹھہرہ۔ مقتدی ہونا بھی ایک ماتحتی کا اقرار ہے اس میں بھی قرآن پاک کو نہ لانا چاہیتے۔ امام قرآن پڑھے منفرد قرآن پڑھے لیکن مقتدی نہ پڑھے وہ امام کے پڑھنے پر آمین کہے جنت زید بن شاہبؓ صحابہ میں کتنی بڑی خصیت تھے جب آپ گھوڑے پر سوار ہوتے تو تر جانِ القرآن حضرت عبد اللہ بن عباسؓ ان کی رکاب تھام کر چلتے۔ آپ سے بڑا قرآن کا نکتہ شناس اور کون ہو گا۔ آپ نے مقتدی کو قرآن پڑھنے سے علی الاطلاق منع فرمایا۔ آپ نے کہا:-

لَا قرأة مع الامام في شيء عَلَى

ترجمہ۔ امام کے ساتھ قرآن پڑھنا نہیں کسی بھی حصے میں۔

نماز میں قرآن کے دو محل ہیں۔ ۱۔ سورۃ فاتحہ۔ ۲۔ دوسری کوئی سورت۔ سوال دلوں حصول میں مقتدی نے قرآن کو ماتحتی میں نہیں لانا مقتدی امام کے چھپے مطلقاً قرآن نہ پڑھنے سے مظروف طرف کے تابع ہوتا ہے۔ قرآن کو عاجزی اور ماتحتی کے طرف میں نہ آتا رہی۔

سوال۔ امام انسان ہوتا ہے وہ جب قرآن پڑھتا ہے تو قرآن اس میں دھلتا ہے بیشک  
یہاں قرآن امام ہی رہتا ہے لیکن کتاب کو امام کہنے کی بھی تو کوئی سند چاہیے؟  
جواب۔ اللہ تعالیٰ قرآن پاک میں تورات کے بارے میں فرماتے ہیں۔  
وَمِنْ قَبْلِهِ كَتَابٌ مُّوسَىٰ إِلَامًا وَرَحْمَةً۔ (پاک الحجاف ۲۷)

ترجمہ۔ اور اس سے پہلے تورات امام بھتی اور رحمت اور ادب یہ کتاب ہے اس کی  
راہ صولہ تقدیم کرنے والی اور یہ عربی سان ہے تاکہ درشنائے دیادی کرنے  
والوں کو اور خوشخبری ملے احسان میں آنے والوں کو۔

کیا اس آیت میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی کتاب کو امام نہیں کہا گیا اور کیا دینِ موسوی  
میں کسی مقتدی نے اسے مقتدی کے قالب میں دھالا؟ پھر کہ اب (اس دور میں) اس کی بجائے  
قرآن کو امام اور رحمت ماننے کی دعوت نہیں دری گئی۔ سو یہ کسی طرح نہیں ہو سکتا کہ قرآن کیم  
مقام امامت میں ہوتے ہوئے کسی مقتدی کے قالب میں ڈھالے۔ ضروری ہے کہ نماز میں قرآن یا  
امام پڑھے یا منفرد۔ مقتدی کا ذلیل تسبیحات و تکبیرات اور نماذی حرکات ہیں قرآن پڑھنا  
نہیں، نہ سری نمازوں میں سبھری نمازوں میں کیروں کہ ان دونوں صورتوں میں مقتدی مقتدی  
ہی رہتا ہے۔

## ⑤ قرآن کے آداب خفظ

① قرآن پاک کا خفظ کرنا فرض کیا ہے۔  
کچھ لوگ یاد کرتے رہیں تو حفظ کا بارب سے مل جائے گا ورنہ سب گھنگاہ ہوں گے۔  
محمدؐ کبیر لا علی قادرؐ علامہ نور شری سے نقل کرتے ہیں کہ جس شہر یا کاؤنٹری میں کوئی قرآن پڑھنے  
 والا نہ ہو وہاں سب مسلمان گھنگاہ ہیں۔ بنی تہذیب کے بعض مسلمان خفظ قرآن کو بے فائدہ سمجھتے  
ہیں اور اس کے انداز رٹنے کو فضول کہا جاتا ہے۔ یہ سب باقی تعلیمات اسلام کے خلاف ہیں  
خفظ قرآن کی آنحضرتؐ اور صحابہؐ سے بڑی فضیلت منقول ہے اور آنے قرآن مجید خفظ کرنا جس سے نہ

ادا ہر جلکے یہ مسلمان پر فرض عین ہے  
احیاء العلوم میں حضرت علی المرتضیؑ کرم اللہ و جہہ الکریم سے منقول ہے کہ میں چیزیں حافظ کو  
بڑھاتی ہیں۔

### ۱. مسواک ۲. روزہ ۳. تلاوت کی کثرت

○ مجدد ماتحت دہم طالعی قاریؒ طبرانیؒ اور بیہقیؒ سے نقل کرتے ہیں کہ جو شخص قرآن کریم پڑھتا  
ہے اور وہ یاد نہیں ہوتا تو اس کے لیے دوسرے اجر ہے وہ اسے یاد کرنے کی تمنا کرتا رہے گیں  
یاد کرنے کی طاقت نہیں رکھتا مگر وہ پڑھنا بھی نہیں پھوڑتا حق تعالیٰ اسے قیامت کے دن حفظ  
کے سامنہ اٹھائیں گے۔

○ ملا علی قاریؒ نے شرح اُشنا سے ایسا مسئلہ کیا یہ روایت نقل کی ہے۔  
قرآن شریعت کو حفظ کیا کر کیونکہ حق تعالیٰ اس قلب کو عذاب نہیں فرماتے  
جس میں کلام پاک حفظ ہو۔

○ حسنودا کرم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ:  
محمد پیری امت کے گناہ پیش کیتے گئے ہیں نے اس سے بڑا کوئی گناہ نہ دیکھا  
کہ کوئی شخص قرآن پاک کی کوئی آتیت یاد ہونے کے بعد اسے محلا دے لے  
اما مسیحیؒ روایت کرتے ہیں کہ حسنودا کرم نے فرمایا۔

من قراء القرآن فقد استدرج النبوة بين جنباته غير انه لا يدلي اليه  
ترجمہ جیں شخص نے قرآن پاک حفظ کر لیا اس نے بندت کو اپنے سینہ میں درج  
کر لیا ہاں اس کی طرف دھی نہ آتے گی۔

○ امام اودیؓ فرماتے ہیں کہ قرآن یاد کر کے محلا دینا گناہ کیرو ہے کیونکہ یہ قرآن  
کریم سے بے پرواہی اور غلطت کی علامت ہے۔ یہ کہنا کہ میں نے قرآن کی فلاں  
آہیت محلا دی یا بھی مکروہ ہے۔ ضرورت ہے تو یہ کہہ کر میں محلا دیا گیا  
ہوں گے۔

## ۸) ختم قرآن کے آداب

قرآن کریم کا ختم بہت بڑی نیکی اور عبادت ہے اس وقت خدا کی رحمتیں برتی ہیں اور حمتیں اتنا ہیں، حضرت اش بن مالکؓ ختم قرآن کے موقع پر اپنے اہل و عیال اور دوستوں کو جمیع فرمائیتے، تاکہ وہ بھی خدا کی رحمتوں سے بھروسیاں بھر لیں۔ (الاتقان)

ختم قرآن کی دعا پر خدا کے فرشتے بھی آئین کہتے ہیں۔ (رواه الدارمی)

فرشتتوں کی دعا پھر سارا دن یا ساری رات پڑھنے والوں کے شاہی حال رہتی ہے اس لیے ابتدائے دن یا ابتدائے رات میں ختم کرنا مستحب ہے تاکہ عازیادت سے دیادہ ساعات کو محیط رہے سر دیوں میں راتیں لمبی ہوتی ہیں ان دنوں رات کے شروع میں ختم کرنا بہتر ہے اور گھر میوں میں دن طویل ہوتے ہیں ان میں دن کے اول وقت میں ختم کر کے لئے

قرآن کریم دیکھ کر پڑھا رہا بانی پڑھنے سے افضل ہے۔ خلیفہ راشد حضرت عثمانؓ قرآن کریم کے حافظ ہونے کے باوجود دیکھ کر اس طرح تلاوت کرنے کے قرآن پاک کے کئی نسخے ان کی کثرت تلاوت سے شہید ہو گئے تھے، حکیم ترمذی اور امام بیہقی حضرت ابوسعید خدراویؓ سے روایت کرتے ہیں:-

اعطوا اعیتكم حظها من العبادة النظر في المصحف والتفكير فيه و  
الاعتبار عند عجائبه بـ

ترجمہ، اپنی آنکھوں کو نبھی ان کی عبادت کا حصہ دیا کرو، وہ قرآن پاک کو دیکھنا ہے اور دیکھ کر (کر)، اس میں غور کرنا اور انس کے عجائب سے بیق لینا ہے۔

ہاں خلیفہ کے اور خلفاؤ کے باقی رکھنے کے لئے دبایی دوڑ کرنا اور جلدی جلدی پڑھنا اپنے  
اہل مقصود کے لیے شک صلح ہے لیکن جب بعض عبادت مقصود ہو تو ترتیل اور پوری توجہ سے  
ملہ البرلن للعلیا مہ الذکر شی جلد احمد کا شہ میں العلم جلد امنہ لیکن نہ ملائیں دیکھ کر پڑھنے سے جیسا کہ بعض  
امام رمضان میں دیکھتے ہوئے پڑھاتے ہیں خلیفہ کے نزدیک نہ ملائیں ہوتی۔

پڑھنا پاہیئے۔ قرآن کریم کے ختم میں یہ ملاتی اور اعتدال بہت زیادہ مطلوب ہے۔ جو لوگ اس سے غافل ہیں۔

## ختم قرآن کے لیے کش کے حصے

تین دنوں سے کم وقت میں ختم کرنا عام م حالات میں درست نہیں کیونکہ اس جلدی میں قرآن کے احترام اور اس کی طرف توجہ کا حق ادا نہیں ہو گا۔ حضور نے عبد اللہ بن عمر بن عاصیؓ کو سات دنوں میں ختم کرنے کے لیے ارشاد فرمایا تھا۔ حضرت عثمانؓ حضرت زید بن شابت حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اور حضرت ابی بن کعبؓ کا دیکھ کر پڑھنے (کامل یہی تھا) حضرت علیؓ نے قرآن کی سات حصور میں تقسیم کر فتحی بشوی (سیراد ہن شق سے پڑھنے میں لگا ہے) کی رسم میں بیان فرمایا خاء سے مدد فاتحیم سے المائدہ یا ہر سے مراد یوں بارے سے مراد یہی اسرائیل شین سے مراد الشعرا و ام سے مراد والصافات اور قاف سے مراد سورت آن مراد ہیں اور یہ سات منزلوں کی سات ابتدائیں ہیں۔

ایک شخص پورا نہ پڑھ سکے اور کچھ لوگ مل کر قرآن کریم ختم کر لیں تو یہ بھی ختم قرآن ہے اور یہ بھی دعا کی قبولیت کا وقت ہے۔ لیکن قرآن پڑھنے کے لیے طلبہ اور حفاظ کو اجرت دینا رُگویہ اُجرت خدمت کے عنوان سے ہو) اور اس طرح قرآن پاک کو ختم کرنا یہ درست نہیں بعثات صرف عبادات کی نیت سے ہوتی چاہیئے اور تلاوت میں انتہاد رجھے کا اخلاص درکار ہے۔ یہ کلام الہی کی تکمیم ہے (تفصیل کے لیے حضرت ملامہ خالد لکھشتبدی کی کتاب شفاء العلیل فی الحجات والتعالیں دیکھی جائے)۔

لہ یہیں سے قرآن کی سات منزلیں طے ہوتی ہیں۔ سورۃ فاتحہ کے بعد یہیں سوریں ۲۰، پانچ سوریں بدھ پر سات۔ ۱۳، پھر ۱۰، ۵، پھر اس کے بعد گیارہ۔ ۲۰، اگلے دن شیرو۔ اور سالتوں دن ۲۵ سوریں یہیں تک ۱۲۷۔

# ارض القرآن

## بیان الادیان عند نزول القرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد :

قرآن کرم کے اپنی دعوت کی صفت جس زمین پر بچھائی اس میں کون کون سے قصورات موجود تھے اور کون کون ہی ملتیں اپنے ڈیے ڈالے ہوئے تھیں۔ فہم قرآن کے لیے ان تمام حالات کو پیش نظر کھا ضروری ہے جو حضرت فاروق عظیمؓ نے ارشاد فرمایا:-

جب مسلمانوں میں دو رجائبیت کو سمجھنے والے نہ ہیں گے تو اسلام کے ہول و فروع کی کڑیاں ایک ایک کر کے لوٹتی جائیں گی۔

یہاں عہد جاہلیت کا وہ پیش منظر پیش کرتے ہیں جس پر قرآن عزیز نے اپنی دعوت کی پہلی صفت بچھائی۔ یہاں ارض القرآن سے ہماری مرادی ہی ہے کہ وہ کون ساما حل تھا جہاں آنحضرت کی پہلی کرنیں پھوٹیں۔

اس وقت کی معرفت دنیا بخلاف اتفاقاً طبقوں میں منقسم تھی۔

### عرب

ان میں ۱۔ دہریہ۔ ۲۔ مشرکین۔ ۳۔ یہود۔ ۴۔ نصاری۔ ۵۔ مجوس آتش پرست۔ ۶۔ صابین سب طرح کے لوگ تھے لیکن زیادہ لوگ بُت پرست تھے تاہم اپنے کو وہ حضرت ابریم علیہ السلام کا پیر ظاہر کرتے تھے۔

### ایران

ان میں ۱۔ پیروانِ زرتشت۔ ۲۔ پیروانِ مانی۔ ۳۔ نصاری۔ ۴۔ یہود۔ ۵۔ مزد کی افراد اشتر کی عناند کے حامی پائے جاتے تھے زیادہ ۲ بادی پیروانِ زرتشت کی تھی۔

### روم

یہاں کے زیادہ لوگ عیسائی تھے، یونانی ایشات کے ماخت اجرامِ فلکی کے پرستاریعنی

شمارہ پرست قویں بھی موجود ہیں۔

### ہندوستان

ہندو مشرکین اصنام، عناصر، اجرام فلکی، بنات و حیوان وغیرہ کے پرستار تھے یہ لوگ ایک دینی تصور کے تحت مختلف ڈالوں میں بٹتے ہوتے تھے۔ کچھ لوگ حتیٰ باری تعالیٰ کے منکر بھی تھے مگر نواعِ انسانی کی شکتوں کے لیے نظام عمل کے قابل تھے۔ بُدھ بھی ایک اچھی تعداد میں دہاں پائے جاتے تھے۔

جن جن ملکوں میں باقاعدہ مرکزی حکومتیں قائم تھیں ان میں دینی خیالات اس قدر منتشر نہ تھے جس قدر کہ دوسرے ملکوں میں تھے وہاں اعیان سلطنت اور حکومت کا مذہب ہی «عوامی دین» سمجھا جاتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ روم و ایلان کی سلطنتیں باوجود دیکھ صدیوں کی تہذیب اپنی وراثت میں لیے ہوئے تھیں اپنے دینی تصورات میں تقریباً وحدت کی حامل تھیں اور ان میں نظریات کی کثرت اور مذہبی گردہ بندی اس طرح نہ تھی جس طرح ان ممالک میں تھی جہاں کوئی مرکزی نظام حکومت نہ تھا۔ نزول قرآن کے وقت ادیانِ عالم کی کیا کیفیت تھی اس کے لیے اور پر کے نتائج کو پھر دیکھتے۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ مختلف دینی تصورات اور طرح طرز کے عقائد میں سر زمینِ عرب کو جامعیت حاصل تھی۔ یہاں تقریباً ہر خیال کے لوگ موجود تھے ہندوستان کے مشرکین، روم کے نصاریٰ، ایلان کے مجوس الغرض ہر طبقے کی اعتقادی جمیک عرب کے مشرکین یہود و نصاریٰ اور مجوس میں موجود تھی۔ پروانِ مذاہب مذکورہ ظلمت والحاد کے طوفانوں میں غرطے کھا رہے تھے کہ قرآن کریم نے اسلام کی دعوت پیش کی۔ اس کے لیے زمینِ عرب کو بھی چنایا اور پہلے یہی خط زمین «ارض القرآن» بنا جس نے تمام دنیا کے مذاہب اور تصورات کی کایا پٹ کر کر دی۔ عرب میں خصوصاً شمالی عرب میں کوئی باقاعدہ نظام حکومت موجود نہ تھا اور آزادی رکھتے اور حریت فکر و عمل کی راہ میں کسی مسئلہ کی زنجیریں عائل نہ تھیں ان حالات نے مختلف عقائد اور مختلف نظریات کے فروع میں عرب کو جامعیت کا شرف بخشنا اور کوئے کوڑہ زمین میں صرف عرب کی زمین ہی تھی جس کی تھیں مختلف عقائد و تصورات کا عالمی خاکہ بچھا ہوا تھا۔ عالمی ہادی آفیت کے نامدار مخترعوں علی اللہ علیہ وسلم کی بعثت اسی

سر زمین میں ہوئی اور اسی سر زمین سے عالمی بہادیت کا آنفتاب پوری آب و تاب کے ساتھ طلوع ہوا۔ لب ہم اس امر کی تفصیل کرتے ہیں کہ عرب میں اس وقت کون کون سی ملتیں اپنے دیے ڈالے ہوئی تھیں۔

## ① عرب محصل

یہ لوگ مستقل ملتیں رکھتے تھے اور کسی نہ کسی معروف سلک کے پروردھے جیسے یہودوں، ضاربیا اور مشرکین و محبوب وغیرہ ان کی گمراہی میں قوتِ نظریہ کی بجائے قوتِ عملیہ کو زیادہ دخل تھا اُن نظریات پھر اس کے مطابق ذہلتے چلے گئے۔

## ② عرب معطلہ

یہ لوگ کسی نہ ہب کے پروردہ تھے قوتِ نظریہ انتہائی سپی میں مھتی اور یہ لوگ محن منفق موقت رکھنے کی وجہ سے کوئی تلت دنبتے تھے۔ پہنچانے کے خود مختلف طبقات میں تنقسم تھے جیسے دہریہ، منکریں بعثت، منکریں رسالت بشریت، مشرکین عامر وغیرہ۔

## عرب معطلہ کے مختلف طبقات

قرآن کریم میں ان کا ذکر اس پیرایہ میں ملتا ہے۔

## ① دہریہ

قرآن کریم نے ان کا تعارف یوں کرایا ہے:-  
وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حِلْوَةٌ تَذَيَّأَ نَعُومٌ وَنَحْيَا وَمَا يَهْكِلُنَا إِلَّا اللَّهُ رَوْمَا  
لَهُ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّهُمَا لَا يَنْظَنُونَ۔ (۲۷-الباثث)

لہ یہاں صرف وہ مشرکین یہاں ہیں جو اپنے حب کو تلت ابراہیمی سے دابتہ کرتے تھے وہ رے مشرکین عرب معطلہ کے قریب ہیں۔

ترجمہ۔ وہ کہتے ہیں ”اور کچھ نہیں“ بس ہی ہے ہمارا جینا دنیا کا ہم مرستے اور  
زندہ رہتے ہیں ہماری موت صرف دہر دہانے کے چکر سے ہے ہُن کو  
کچھ بُر نہیں۔ محس اُٹکیں دوڑار ہے ہیں۔

اس نظر و فکر کے ابطال کے لیے قرآن کریم نے انہیں کار خانہ کائنات کی الفنی و راقیٰ  
آیات کی طرف متوجہ کیا۔ صرف اسی طبق سے ان کی قوت نظریہ کو بلا حاصل ہو سکتی تھی۔ قرآن کریم  
میں یہ مضمایں مختلف مقامات پر پھیلے ہوئے ہیں اُن آیات کا طرز بیان بہت مؤثر اور  
بڑا ہی دلاؤ نہیں ہے :-

ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنellar. (پ ۱۷۴) (بقرہ)

ترجمہ۔ بیشک زمین اور انسان کی پیدائش میں اور دن کے آگے پھیپے ہے نے میں  
عقلمندوں کے لیے خدا کی قدرت کے کھلے نشان ہیں۔

الله الذي رفع السموات بغير عمدٍ تروي نها. (پ ۲۳) (الرعد)

ترجمہ۔ اللہ وہ ذات ہے جس نے انسان کو بیرونی میں جنہیں تم دیکھ پا اور ٹھہار کھلے ہے۔

أولم ينظروا في ملائكة السموات والارض. (پ ۱۸۵) (اعراف)

ترجمہ۔ کیا انہوں نے انسان اور زمین نہیں دیکھا۔

الله الذي خلق السماء والارض وانزل من السماء ماء فاخرج به  
من القرارات رِزْقَ الْكَمْ وَسَخْرَةِ الْكَمْ لِكُوْنَكُوكَ الْكَمْ لِتَجْرِي فِي الْجَرَبَارِه  
وَسَخْرَةِ الْكَمْ لِالنَّهَارِ وَسَخْرَةِ الْكَمْ الشَّمْسِ وَالْقَمْرِ دَائِبِينَ وَسَخْرَةِ  
الليل والنellar. (پ ۱۸۶) (براءة)

ترجمہ۔ اللہ ہے جس نے انسان اور زمین کو بنایا اور انسان سے یا انی اُنکا اسنکھلے  
اس پاٹی سے نکالے چل رزق کمہار سے لیے اور کمہار سے لیے کشتنیوں کو مانت  
کیا جو سمندر میں اس کے حکم سے چلتی ہیں اور کام میں لگایا ندیوں کو اور سورج  
اور چاند کو کمہار سے لیے کام میں لگایا ایک دستور پر چلنے والے اور دن اور  
رات کو کمہار سے لیکے کام پر لکایا۔

## ۲ منکرین آخوت

یہ لوگ خدا تعالیٰ کی سہی کا انکار نہیں کرتے تھے۔ مگر دوسرے حیوانات کی طرح انسانوں کی موت کو بھی فنا کی سمجھتے تھے موت کے بعد انسان کے پھر جو اُٹھنے کے قابل نہ تھے۔ اور حلب و کتاب کے منکر تھے۔

قرآن عزیز نے مفہوم موت پر ان کی اصلاح کی اور بتایا کہ موت فنا کی کا نام نہیں بلکہ یہ انتقال من الدار الی الدار ہے۔ موت ایک علم سے دوسرے عالم میں جانا ہے اس پر ضمیر پر قرآن کریم نے تحقیقِ انسانی کے مختلف مراحل سے بھی استدلال کیا ہے۔

ان کنتم في ربِّي من البعث فانا خلقناكُم من نطفةٍ ثم من علقةٍ ثم  
من مضغةٍ۔ (پچھا صحیح ۵)

ترجمہ۔ اگر تم ہر چوراٹھنے کے شک میں سوہم نے پیدا کیا تم کو ایک قلوس سے ہر چھترنے سے  
اور ہر ایک لوفڑ سے۔

وضرب لامشلاً وشی خلقه قال من يحيى العظام وهي زميمه قدل يحيها  
الذى أنشأها أول مرّة وهو بكل شيء علىـ. (پیغمبرین ۹)

ترجمہ۔ اعد انسان نے ہم پر باتیں کرنے شروع کر دیں اور اپنی پیدائش کو بھول گیا کہنے لگا  
ان ٹہیں کو جب دہ ریزہ ریزہ ہر جی ہوں گی پھر سے زندہ کرے گا اپ انہیں کہیں  
ان کو روپی زندہ کرے گا جس نے انہیں پہلی دفعہ پیدا کیا تھا وہ ہر چیز کو جادا لے  
اوہ قرآن کریم نے اللہ رب العزت کی قدرت عالمہ سے اس پر شہادت میں پیش کی ہیں یہ  
لوگ بڑے تعجب سے کہتے تھے۔

عَادَ امْتَادُكُنَا تَرَابًا وَعَظَمَاءُ اَنَّ الْمَدِينَونَ۔ (پیغمبر ۵۷ صفت)

ترجمہ۔ کیا جب ہم مر جائیں گے اور مٹی اور ٹہیاں ہو جائیں گے تو کیا ہم جزا  
ہی سے جائیں گے؟

ان خیالات کی اصلاح کے لیے اللہ رب العزت نے اپنی قدرت کے عالمگیر قدرتے کیپنچے

ہیں۔ قرآن کریم نے آخرت کی جزا و ستر کا تفصیلی تعارف کلایا ہے کہیں انسان کی غایب تخلیق اور اس کے مقدار حیات کی طرف توجہِ دلائی گئی ہے کہ جب جملہ حیوانات اپنی زندگی کا کوئی نہ کوئی مقدار رکھتے ہیں اور ہر ادنیٰ اپنے سے اعلیٰ کے کام اور ہم ہے تو انسان بھی تو بے فائدہ پیدا نہیں کیا گیا اسے بھی تو اپنے سے اعلیٰ تر کے کام نہ آپا ہی ہے:-

اعیسیٰ الائسان ان یتُرک سدی۔ (پٰٴ الیٰمۃ)

ترجمہ۔ کیا خیال کرتا ہے آدمی کا سے یونہی بے قید کھا جائے گا۔

### ۳) منکر میں رسالت بشریہ

یہ لوگ خدا کی سہی کے تو قابل تھے لیکن رسالت کو نہیں مانتے تھے ان کا خیال تھا کہ اگر خدا کی طرف سے انسانوں کے لیے کوئی ہدایت ہوتی تو اسے دنیا کے سامنے فرشتے لے کر اتے تھے یہ نہیں ہو سکتا کہ انسانوں میں سے کسی انسان پر خدا اپنے احکام نازل کر دے وہ رسالت بشری کے منکر تھے:-

وقالوا ما هذالرسول یا کل الطعام وہی شی فی الاشواق (پٰٴ فرقان)

ترجمہ۔ اور انہوں نے کہا کیا ہوا ایں رسول کو یہ کھانا بھی کھاتا ہے اور بازار میں بھی پڑا پھرتا ہے۔

ابعث اللہ بشرًا رسولاً - (پٰٴ بنی اسرائیل ۹۷)

ترجمہ۔ کیا خدا نے انسان کو سپریا ٹھایا ہے۔

ابشَّرْهُمْ وَنَذِكْرُهُمْ وَ (پٰٴ تغابن ۶)

ترجمہ۔ کیا ایک انسان ہمیں راہ دکھاتا ہے سو وہ (اس کی رسالت کے) منکر ہے۔

قالوا ان انتم الآیُّونُمْ مثلكم..... قالت هم رسالہ مُحَمَّدٌ نَّبِيُّ الْإِنْسَانِ شَرِيكُمْ

ولَكُنَ اللَّهُ مِنْ عَلَىٰ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ۔ (پٰٴ ابراہیم ۱۱)

ترجمہ۔ انہوں نے کہا تم ہمیں تو ہماری طرح انسان ہو... انہیں ان کے رسولوں نے کہا یہیک ہم بھی ہماری طرح انسان ہیں لیکن اُنہوں کی اپنے بندوں میں سے جسیر جائے احسان فی الابے

وما قدر روا الله حق قدره اذا قالوا ها انزل الله على بشر من شئ (پ الانعام ۹)

ترجمہ۔ اور انہوں نے اللہ کی قدر دکی جو اس کی قدر کا حق تھا جب انہوں نے کہ دیا کہ اللہ تعالیٰ نے بشر پر کوئی چیز نہیں تھاری۔ (معنی انسان پھر نہیں ہو سکتا)

اور ان کے اعتقاد میں بشریت اور رسالت ایک جگہ جمیع نہ ہو سکتی تھیں۔ ان لوگوں نے یقین میں کو ان کہہ کر ان کی پیغمبری سے انکار کر دیا۔ یہی انکار رسالت اور استبعاد رسالت بشری ان کے لفڑ کا سوجب بن گیا۔

## ان کا البطل قرآن کریم نے کسی طریقوں سے کیا ہے

- ① نیز انسانی کو بہترین مخلوق اور احسن تقویم قرار دیا جاتی کہ ذرشنوں پر بھی اسے فرقیت عطا فرمائی اور اس کافرشتوں کا مسجد الیہ ہونا بیان فرمایا۔
- ② ان ہقدس انسانوں کی غلطت اور عصمت کے شواہد پیش کر کے انہیں دوسرے عام انہوں سے متاد کر دیا۔
- ③ دوسرے انسانوں کے یہ سینہوں کو نمونہ قرار دے کر واضح کر دیا کہ منصب رسالت نوع بشر کے لیے کیوں ہے۔
- ④ یہ بتلایا کہ ذرشنے اس فرضیہ رسالت کے متحمل نہیں ہو سکتے اگر انہیں بھیجا جاتا تو وہ بھی صورت بشری میں ہی ہوتے اور بات وہیں کی وہیں رہتی۔

## ۷ مشکلین

- یہ لوگ ہستی باری تعالیٰ کے قائل تھے اور اسے ہی ساری کائنات کا لے لقد خلقنا الا انسان فی احسن تقویم۔ (پی التین) لہ پی البرہ (لہ لفظ کان لکم فی رسول اللہ اسوہ حسنة۔ (پی الاحزان) لہ قل لوكان فی الارض ملائکة یمشون مطہنین لنزلنا علیهم ملکاً دسولاً (پی اسریل) لہ و لازلنا ملکاً لقصی الامر ثم لانیظرون اوحصلنا ملکاً لجعلناه و ملکاً للبسنا علیهم ما یلبسون۔ (پی الانعام ۹)

غالق مالک را ذائق اور مدیر کائنات سمجھتے تھے کی خلوق کو وہ خدا کے ساتھ برابر کا شرکیہ نہ مانتے تھے۔ البتہ بعض مقدس ہستیوں کو وہ عطائی طور پر خدا کی صفتیں میں شرکیہ کرتے تھے۔ ان کا اعتقاد تھا کہ تقربِ الہی بزرگان دین کی اطاعت سے ہیں بکان کی عبادت (غایتِ تعظیم) سے حاصل ہوتا ہے۔ چنانچہ بندگی کے تمام آداب وہ انہی سے وابستہ کرتے تھے جیسے۔

- ۱ مافق الاسباب ان کی پناہ میں آنا۔
- ۲ ان کے نام پر (ان کے تقرب کے لیے) نہ کہ انہیں کھلانے کے لیے، جائز ذبح کرنا۔
- ۳ ان کی مشت ماننا۔
- ۴ ان کے لیے اعسکاف کرنا۔
- ۵ ان ناموں کے بُول کا طاف کرنا۔
- ۶ انہیں مشکل کے وقت پکارنا۔
- ۷ ان کے نام کی قسم کھانا اور انہیں اپنے باظن امور پر گواہ کرنا وغیرہ۔

انہیں یعنی تھا کہ اللہ تعالیٰ نے ان مقدس ہستیوں کو کائنات کے لفظ و نقصان کا مالک اور ختمار بنایا ہے۔ فریادرسی اور حاجت روائی کے لیے انہیں اختیارات سونپ

لے دیئے سائل تھے من خلق السموات والارض ليقولن خلقهن العزيز العليم (پڑھنے زرف)

۳۷ قل ملئ الأرض ومن فيها ان كنتم تعلمون سيقولون الله۔ (پڑھنے ۳۸) کہ

قل من يرزقكم من السماء والارض من يملك السمع والابصار ومن يخرج الختن

الميت ويخرج الميت من الختي ومن يتدبر الامر فسيقولون الله۔ (پڑھنے ۳۹) مگہ وہ مشرکین

اپنے جم میں تبلیغ کرتے تھے۔ لبیک لاشریک لک الا شریک اہولک تملکہ و ماماک۔

مسلم عن ابن عباس فتح المکم جلد ۲ ص ۳۱) اس سے واضح ہے کہ وہ اپنے معبودوں کو عطائی طور

پر خدا کے ساتھ شرکیہ کرتے تھے۔

شہ مانعبد هم الالیقر بنا الہ رب الاله زلفی۔ (پڑھنے ۳۰) الامر

دینے ہیں مختلف کام مختلف بندگوں کے پرورد ہیں جنہیں وہ مافق الاباب طریق پر سراج ہام دیتے ہیں، وہ اپنے اور خدا کے نام ان مندوں ہمیشہ کو واسطہ فی الشوئی سمجھتے تھے اور ہر ضرورت کے وقت اس کے متعلق بزرگوں کی روحیں کی طرف توجہ کرنا ان کا طریق عمل تھا۔ اپنی پاکزہ ہمیشہ کے ناموں پر ان لوگوں نے بُت بنار کئے تھے ان بُتوں کے سامنے آ کر وہ ان بندگوں کی طرف توجہ باندھتے تھے جن کی یاد میں انہوں نے وہ بُت بنائے ہوئے ہوتے تھے۔ وہ اس حقیقت سے بے خبر نہ تھے کہ بت من حیث النقل بالکل بے جان اور اپنے آپ سے بھی بے خبر ہیں لیکن ان کا عقیدہ تھا کہ من حیث الاصل (یعنی جن بزرگوں کے نام پر تیاش گئے ہیں) وہ ضرور ان کی فریاد کو سپخیں گے اور ان کی مرادیں پوری کریں گے ان کا عقیدہ تھا کہ حقیقی فریادرس بے شک اللہ تعالیٰ ہے۔ لیکن یہ بزرگ خود اپنے اختیار سے اس کے ہاں

لے اس لیے کہ اس باب عادیہ کے ماتحت ایک دوسرے سے مدینا ہرگز محل کلام نہیں۔ اللہ قادر فی العروض کے طور پر نہیں کرے اں اور رحہ رب الحزت کا احتیاج ہر ہے۔ وہ سمجھتے تھے کہ بندگان کرام اختیارات کے حصول میں تو خدا کے محتاج ہیں لیکن ان کے استعمال اور تصرف میں وہ اب پورے ختم ہیں کسی کے محتاج نہیں۔ اللہ صریح لوح میں جن بُتوں کا تذکرہ ہے۔ ولا نذرت وَلَا أَسْوَاعًا لَا يَغُوث وَلَا يَنْرَا وَلَا بَقْرَبَ حضرت وَرَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكَ بُت کی، بُذلیل حضرت سواع وَکے قوہ نوح (بغدادی جلد ۲ ص ۴۳۶) بزرگ بُت کی، قبیلہ بُت کی، قبیلہ بُت کی اور قوم حیر بُت کی، قبیلہ مرجح حضرت یغوث وَکِبُت کی، قبیلہ بُت کی، حضرت یعقوب وَکِبُت کی اور قوم حیر حضرت بُت کی بُت کی خدمتی طور پر پرستش کرتے تھے ان کے ملاوہ اور بھی بہت سے بُت تھے جن میں سے بعض نسبتوں کے ماحل تھے اور بعض بغیر نسبت کے بُذلات خود معبود سمجھتے تھے شرک کی یہ دوسری صورت بعد کے نوامی ماحول کا نتیجہ تھا۔ جعلوا لله من عباده جزاً (رہیں الرُّخْفُ عَبَادُ امَّالَكُمْ (رہیں الرُّخْفُ) وَمَا يَشْعُرُونَ ایاں يَعْتَشُونَ رہیں اخْلُ وَغَيْرُهَا مِنَ الْأَيَّاتِ سے یہی پتہ چلتا ہے کہ ان مشرکین کے معبود بندگان خدا ہی تھے گوایں ان کی نسبت سے یہ بے جان بُت ان کے سامنے رکھے ہیں علامہ ابن عابدین شافعی ہنسے درست لکھا ہے کہ بُت پرستی ابتداء میں قبر پرستی نہیں اسی لے اب یہ شرک کی تملک پائی جے۔

سفارش کرتے ہیں اور جو کچھ اُن سے مانگا جائے وہ اللہ تعالیٰ سے لے دیتے ہیں ان کے ہاں بُت پرستی ایک تصور بزرگی کا نام تھا۔  
حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کھتھے ہیں:-

كَانُوا يَنْحِتُونَ مِنَ الْجَرْعَ وَالصَّفْرَ وَغَيْرَ ذَلِكَ صُورًا يَتَخَذُونَهَا قِبْلَةً  
التَّوْجِهِ إِلَى مَلْكِ الْأَنْوَاحِ حَتَّى يَعْتَقِدُ الْجَهَالُ شَيْءًا فَشَاءَ مِنْكَ الصُّورَ  
مَعْبُودَةً بِذَوْهَا قِبْلَةً

ترجمہ۔ وہ لوگ پتھرا دھات سے مجھے نہ لئے تھے انہیں بزرگوں کی  
ارواج مقدسه کے لیے ایک قبلہ قرار دیتے تھے یہاں تک کہ اُن کے آئینہ  
آنے والے مزید (جاہلوں نے) ۷۸ ہستہ ان بُتیں کوئی مسجد بالذات  
سمجھنا شروع کر دیا۔

## ایک شبہ اور اس کا جواب

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ مذکورین عرب کا نظر یہ اگر یہی مختار کان کے معنوں درج میں  
وہ انسانی شخصیات ہیں جو رب الحزت کے قریب ولایت سے شرف یا بھی اور پتھروں کے  
یہ بُت محض ایک قبلہ توجہ ہیں تو پھر قرآن پاک بعض مقامات میں اشراک باللہ کی تردید میں یہ اسلوب  
کیوں اختیار کرتا ہے

حضرت ابو یم علیہ السلام اپنے باپ کوئی مخاطب کرتے ہیں:-

يَا أَبَتْ لَعْنَتُكَ عَلَيْكَ مَا لَيْسَ مِنْ دِينٍ وَلَا يَصْرُو وَلَا يَغْنِي عَنْكَ شَيْئًا

ترجمہ اسے میرے باپ اس چیز کی عبادت کیوں کرتے ہیں جو نہ سُن سکے  
دیکھ کے اور نہ آپ کے کسی کام ہے سکے

ان لوگوں کے نزدیک اولیاء اللہ کی شخصیات کریمہ کا دُور سے نہ سُننا اور نہ دیکھا ملتا

لَمْ هُوَ لَعْنَةً عَلَى شَعَاعِنَا عَنْ دِينِ اللَّهِ (پاپ یونس)

لَمْ يَغْزِ الْكَبِيرَ عَنِ الْمُسْلِمِ

میں سے نہ تھا وہ انہیں یہی سمجھ کر پکارتے تھے کہ وہ حضرات مافق الاباب سنتے ہیں اور انہیں دیکھتے ہیں پھر انہیں مالا یسمع ولا یبصر کے ساتھ الزام دنیا کسی طرح سمجھ میں نہیں آتا۔ مخالف کو الزام اس کئے مسلمات سے دیا جاتا ہے پس جب ان حضرات قدسیہ کا نذکر ہنا اور نہ سُننا ان کے مسلمات میں سے نہ تھا تو ان کے اشراک باللہ کا ردا اس انداز سے کیوں کیا گیا ہے؟

**اجواب :** اشراک باللہ اپنی ابتدائی منزل میں تو یہی محاکم ان کے ہمل معبود اولیا تے کرم کی ہی شخصیات کی کیہی تھیں اور یہ بت محسن ایک قبلہ توجہ تھے لیکن رفتہ رفتہ نظر ان شہتوں سے دودھ پرتو قی ملی گئی اور عوام مشرکین ان پھر اور سرنے کے بُنوں کو یہ معبود بالذات سمجھنے لگئے بُت پرستی اور اشراک باللہ کا اصل پس منظر صرف خواص مشرکین تک ہی محدود ہو کر رہ گیا۔ قرآن عزیز اشراک باللہ کی تزیدی کبھی اس کے ہمل پر منظر کے پیش نظر کرتا ہے اور کبھی عوام مشرکین کے ذہن کو سامنے رکھتے ہوئے ان پھر کے بُنوں اور سورتیوں کو انسانی کمالات سے عابز بتاتا ہے۔ اس میں انہیں یہ سچنے کی دعوت ہے کہ جو معبود انسانی کمالات سے بھی عاجز ہیں وہ خدائی اختیارات کے مالک کس طرح ہو سکتے ہیں۔ اشراک باللہ کے اس انداز کی تردید میں قرآن کریم کا استدلال یہ ہے۔

حضرت شاہ صاحبؒ ارشاد فرماتے ہیں :-

بيان شناعة عبادة الأصنام وسقوط الأحجار من مرات الملايات  
الإنسانية فكيف بمربينة الالوهية وهذا الجواب سوق لقوم يقتطون  
الأصنام معبودين لذا لهم

ترجمہ۔ قرآن پاک بُنوں کی عبادت کی بُرانی اور پھر وہ کے انسانی خوبیوں سے خالی ہونے کو بیان کرتا ہے پس جو انسانی خوبیوں سے خالی ہیں وہ خدائی کے درجہ پر کب ہو سکتے ہیں۔ یہ جواب ان لوگوں کے شرک کی تردید کے لیے ہے جو ان بُنوں کو ذاتی طور پر عبادت کے لائق سمجھتے تھے۔

پس اس سے انکار نہیں ہو سکتا کہ مشرکین عرب میں جہاں اس قسم کا اشراک باللہ بایا جاتا تھا کہ وہ اولیاء اللہ کی ارادۂ حمد و شکر کیلے ان بُنوں کو قبلہ توجہ قرار دیتے تھے۔ وہاں اس قسم کا

اشرک بھی موجود مختار کوہ ان پتھر کے بتول کو ہی معبود بالذات سمجھتے تھے یہ بُت پرستی کا انتہائی مقام  
منزلات اور ایک گمراہ ترین موقف جہالت تھا۔

قرآن پاک جہاں ان دوسری قسم کے مشرکین کی تردید کرتا ہے اور بتاتا ہے کہ جو چیزں انسانی  
مرتبے سے محروم ہیں وہ خدائی شان کی مالک کیسے ہو سکتی ہیں؟ اس سے یہ تیجہ نہیں نکل سکتا کہ  
پہلی قسم کے مشرکین جن کے معبود بندگان دین تھے اور وہ پتھروں کو محض قبلہ توجہ سمجھتے تھے ان کے  
معبود بھی انسانی خرُبیوں سے بکر خالی تھے۔

جو بُت مشرکین کا قبلہ توجہ تھے ان کی صورتیں تو پتھروں کی تھیں لیکن ان کے معانی اور  
مطلوب بعض بندگان دین کی خصیات کریمہ تھیں لیکن اس شرک نے پھر ایسے شرک کو بھی بگرفتے  
دی تھی جس میں ہر یہی جمادات معبود بالذات ہو جاتی اور ان پتھروں کے سوا ان کے کوئی اور معانی  
اوہ صدقہ هزادہ نہ ہوں۔ ان بتول کے نام اُن کے اپنے رکھے ہوئے تھے  
ما نقبدون من دونه الا اسماء سمیة وها انته و اباء حکم۔

(آل یوسف)

تَبَّعُكُمُ الظُّرُفُ كَمْ جَنْ كَيْ عِبَادَتْ كَرْتَهْ ہُوَ يَهْ سَوَاءَ اسْ كَهْ نَهِيْنْ كَهْ زِنْدَامْ

ہیں جو تم نے اور سکھتے ہے باپ دادا نے رکھ لیے ہیں۔

ان مشرکین کے معبودوں کے نام تھے یہ محض ان تکے اپنے گھرے ہوتے تھے۔ ان  
ناموں کے صدقان پہلے کے کوئی بندگ نہ تھے۔

مسنون علیہ علامہ قطبی لکھتے ہیں کہ ان کے معبود محض جمادات تھے۔

بَيْنَ عَجَزِ الْأَصْنَامِ وَضَعْفِهَا مَا قَبْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِلَّا  
ذَوَاتُ اسْمَاءٍ لِمَعْنَى هُنَّا لَهُ

ترجمہ۔ قرآن کریم نے یہاں بتول کا عجز اور ان کی کمزوری بیان فرمائی ہے اور کہا  
ہے کہ تم جن کی پرستش کرتے ہو وہ محض کچھ نہ ہیں جن کا کوئی صدقہ نہیں۔

قرآن پاک جہاں لیے معبودوں کی کمزوری بیان کرتا ہے ان سے انسانی صفات کی بھی

نئی کرتا ہے اس طرف سے ان کی خدا کی نعمی اخود ہو جاتی ہے اور جیاں ان معبودوں کا بخوبیان کرتا ہے جو دفعی انسانی شخصیات متعین تو ان سے خدا کی صفات کی نعمی کرتا ہے ان سے انسانی مقاومت اور کمالات کی نعمی نہیں کی جاتی کیوں کہ یہ بلت ان کے مسلمات میں سے دعمنی کر دے دیکھتے اور سنتے نہیں پس یا است لعنت بدالا یا صریح ان دوسرے قسم کے مشکلین کا داد ہے جن کی نشاندہی حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ نے کی ہے۔

مثقال ان بارگاہِ ایزدی کو خدا تعالیٰ کے ساتھ عطا کی طور پر شرک کرنے والوں اور پھر ان تقبل کوی معبود بالذات سمجھنے والے مشکلین کے علاوہ اس وقت ان نظریات کے مشکلین بھی موجود تھے۔

- ① فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں قرار دے کر ان کی عبادت کرنے والے۔
- ② جنات کو خدا کی اولاد کہہ کر ان کی پرستش کرنے والے۔
- ③ عناصِ اجتماعِ فکر اور ارداخِ خمیش کے پرستند وغیرہم۔

فریق اول کی اصلاح کے لیے قرآن مزید نے رب العزت کی ہمہ گیر قدرت اور اُس کے علم محظیک طرف توجہ دلانی۔ ذریعوں اور مشیروں کو جو سلاطین کی طرف سے اختیارات ملتے ہیں وہ اس لیے ہوتے ہیں کہ سلاطین کے ہر کام کو خود پہنچنا اور ہر چیز براہ راست خود مسجد ہونا سماں محال ہوتا ہے۔ شہنشاہی کے باوجود وہ انسانی کمزوریوں سے بالا نہیں ہوتے ان کا علم صرف حاضر تک محدود ہوتا ہے اور رعایا کے غیب دشہوں بیک وقت ان کے سامنے مختصر نہیں رہتے۔ پس وہ مجید ہوتے ہیں کہ اپنے ناسیمین کو اختیارات تعویض کریں تاکہ تمام سلطنت مختل ہونے پر یائے سخلاف اس کے رب العزت کی حاکمیت اعلیٰ ہر کمزوری سے پاک ہے۔

---

لَهُ وَجْهُ الْمُلْكَةِ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَّا نَحْنُ (۱۸) الْخَرْفُ وَيَعْلَمُونَ اللَّهُ الْبَنَاتُ سَبَعْهُنَّهُ وَلَهُمْ مَا يَسْتَهِنُونَ (۱۹) الْخَلْعُ ) شَرِيكُوا لِلْمُلْكَةِ أَهْؤُلَاءِ رَأِيًّا كَمَكَانُوا إِيمَادُونَ (۲۰) سَبَابًا ) لَهُ وَجْهُوا بِدِينِهِ وَبَيْنَ الْجَنَّةِ نَسْبًا (۲۱) صَافَاتٍ ) كَانَ رَجُالٌ مِنَ الْإِنْسَانِ يَعْوِذُونَ بِرَجَالٍ مِنَ الْجَنِّ (۲۲) أَكْبَنْ ) لَهُمْ قَالَ النَّبَعُ مِنْ قَالَ مَطْرَنَا بِنَوْءٍ كَذَا كَذَا فَذَلِكَ فَذَلِكَ كَافِي مِنْ بِالْكَوَافِكِ (بخاری جلد ام۱۱)

اور اسے دنیا کے ان مادی اور فانی حکمرانوں پر قیاس نہیں کیا جاسکتا وہ مشترکین ان مقبروں بارگاہ ایزدی کو (ادران کے تقدیر برزخی میں) مٹی اور پتھر کے بتوں کو سیپی کہ کر پوچھتے ہیں کہ دنیوی لظاہ حکومت کی طرح یہ شخصیاتِ کریم اور یہ صورِ ظاہری نبھی دربارِ رب العزت کے وسائل اور وسائل ہیں اس غلط فکری کی اصلاح یہ کہہ کریں گے کہ رب العزت کی ہمہ گیر قدرت کے لیے کوئی دنیوی اور مادی مثال نہیں دی جاسکتی ایک ضایعے کے طور پر بیان فرمادیا۔

لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ وَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ لِمَقَايِيدِ السَّمَاوَاتِ وَ  
الْأَرْضِ يَبْسِطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ  
(پا شورے ۱۲)

ترجمہ بنہیں ہے اس جیسا کوئی اور وہی ہے ہر جگہ سامنے دناظر اسی کے پاس ہیں آسمانوں کی اور زمین کی جیلیاں چاہیے رزقی فراخی سے مے اور جس کے لیے چاہیتے تہذیب کردے وہ ہر چیز کی خبر کھنے والا ہے کہیں فرمایا۔

فَلَا تَصْنُبُوا اللَّهَ الْإِمَاثَالَ . (پا الخلق ۴۶)

ترجمہ: پس اللہ تعالیٰ کے لیے تم مثالیں ہرگز نہ لاؤ۔

رب العزت کی ہمہ گیر قدرت کا یوں اظہار فرمایا۔

وَهُوَ الَّتِي فِي السَّمَاوَاتِ وَ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ . (پا زخرف ۸۷)

ترجمہ: اور وہی ہے جس کی بندگی آسمان میں ہے اور وہی ہے جس کی بندگی زمین میں ہے۔

لیکن ذا آسمان میں فرشتے اور شمس و قمر معبد بن سکتے ہیں نہ زمین میں اصنام و اوثان فیرو سب زمین و آسمان والوں کا معبود اکیلا وہی نہ ہے جو فرش سے عرش تک کاملاً کاملاً اور تمام عالم کوں میں اپنے علم و اختیار سے متصرف ہے۔

اس کی شانِ قیامتیت کو یوں بیان کیا۔

لَا تَأْخُذْهُ سَنَةٌ وَ لَا نُوْمٌ ... وَ لَا يَؤْدُهُ حَفْظَهُمَا . (پا البقرہ ۲۵۵)

ترجمہ نہیں آتی اس کو ادا بھگ اور شفید۔ اسی کا ہے جو کچھ انسانوں اور زمین میں  
ہے اور زمین تھکتا اسے زمین و آسمان کا تھامنا اور وہی ہے سب سے  
برتر علمت والا۔

اس کے علم محیط کو اس طرح بیان کیا۔

يَعْلَمُ مِنَ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا سَقَطَ مِنْ دُرْقَةٍ إِلَيْهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي  
ظَلَّتْ أَرْضَهُ لَا رَطْبَ وَلَا يَابِسَ إِلَّا فِي كِتَابِنِي. (پ ۶۹)

ترجمہ۔ وہ جانتا ہے جو کچھ ہے جگہوں اور دریاؤں میں اور زمین گرنے پائی  
کوئی پتہ بھی مگریکہ وہ سے جانتا ہے اور نہیں کوئی دانہ زمین گے اندھیریں  
میں اور نہ کوئی تراورز کوئی خشک مگریکہ کہ اس کے ہاں لوح سخننوٹ میں  
موارد ہے۔

پھر فرمایا کہ سارے انسان اس کے دروانے کے محتاج ہیں اور وہی ذات ہے، جو  
بے پواہ اور مختار ہے ۔

وَاللَّهُ الْغَنِيُّ رَانِدُ الْفَقَارِ. (پ ۷۰)

ترجمہ۔ اور اللہ ہی ہے جو بے پواہ اور تم سب اس کے محتاج ہو۔

پھر قرآن کریم نے متعدد ایسے واقعات بیان فرمائے جن میں فرشتے کیا اور انہیں واہیں  
کیا اس رب العزت کی نظر کرم کے محتاج نظر کتے ہیں۔ ساری مخلوق اسی کے دروانے پر فرایا خواہ  
کھڑی ہے انہیاں بھی اپنی ضرورتوں کے لیے اسے ہی پکار رہے ہیں۔ اسی کے سامنے اولاد کی لیے  
ہست سوال دراہنے ہے اور زندگی کی مشکلات میں سب اسی کے خود میں فریاد کرتے ہیں تہریکی اور  
کشاش کی چالی صرف اسی کے دستِ قدرت میں ہے۔

پھر قرآن کریم نے انہیاں کرام کی اپنی زندگیوں کو ان کی پوری کمٹن میزشوں کے ساتھ پیش کیا  
ان کی ابتلاءوں، قربانیوں اور مشکلات کو بہت کھوں کھول کر بیان کیا۔ ان تھائق و واقعات میں ہر  
مژہ بصیرت کے لیے یہ تمرہ ہدایت پیش فرمایا کہ رب العزت اپنی صفات خاصہ میں عطا لے طور پر بھی  
کسی کو شر کیے نہیں کرتے یہ مشرکین کے نظریات کا صلاحی نقشہ عمل تھا۔

مشکین کے دوسرے طبقے کے لیے خطا بی انداز اختیاز فرمایا۔ ان کے شہادت نہایت لیکن بکھر تردید سے بھی مستغنی تھے پس ان کی اصلاح اس خطا بی انداز میں فرمائی۔  
وَإِذَا بَشَّرَهُمْ بِمَا ضَرَبَ الرَّحْمَنُ مُثْلَّظَةً وَجْهَهُ مُسَوًّدًا وَهُوَ  
كَطِيلٌ۔ (پاک زخرف، پاک محلہ ۵۶)

ترجمہ۔ اور جب ان میں سے کسی کو خبر دی جائے اس چیز کی جسے وہ رحمن کے نام لگاتے ہیں تو سارا دن ان کا چھرو اترنا ہوتا ہے اور وہ دل بی دل ہیں گھستا ہے۔

یعنی جب تمہارے لیے بیٹیاں باعثِ عاہیں تو پھر تم خدا تعالیٰ کو اپنے سے اعلیٰ اور بتہ ذات ملتے ہوئے اس کے لیے بیٹیاں کیوں تجویز کرتے ہو اپنے حالات پر غور کر دھرا پنے اور اپنے خالق کے ہامی فرق پر نکاہ کر دا اور پھر سوچ کر تم خدا کے لیے بیٹیاں تجویز کر کے کتنی کمزور اور غلط بات کہہ رہے ہیں ہر ذرا سوچ تو ہمی تک کہہ کیا رہے ہو۔

پھر قرآن کریم نے اس تحقیقت کی طرف بھی متوجہ کیا کہ اولاً دا در والدین ایک دوسرے کے ہم جنم ہوتے ہیں جب سب الغرث کی شان لیں کتنا لہ شہی ہے تو وہ حاصل ہے اولاد کیتے ہو سکتا ہے اسی ضمن میں فرین شالش کے نظریات کا بطلان بھی ہو گیا جو جنات کو حمل کی اولاد کہ کہ انہیں ایک خدائی میں شرک کرتے تھے قرآن کریم نے یہ خطا بی انداز اختیار فرمایا ہے۔

وَجَعَلَ اللَّهُ شَرَكَاءَ الْجَنِّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقَوَالَّهُ بَنِينَ وَبَنْتَيْ بَغْرِيْطَمْ  
سَبْعَانَهُ وَنَعَالَ عَمَّا يَصْفُونَ ۝ يَدِيعَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ ۝ اُنَّى يَكُونُ لَهُ  
وَلَدٌ وَلَعَنَّكَ لِهِ صَاحِبَهُ ۝ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بَلَّ شَيْءٍ عَلَيْهِ  
ذَلِكَمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ ۝ إِلَهُ الْآَمَّهُ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ عَذَابُهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ

شَيْءٍ عَدُوكِيلٌ ۝ (پاک الانعام ۱۰۰)

ترجمہ۔ اور مٹھہ ہر سے انہوں نے اللہ کے شرکیں (ادروہ بھی) جتنے حالانکہ اسی نے ان کو پیدا کیا۔ اور کھڑے لیے ان لوگوں نے خدا کے لیے بیٹے اور بیٹیاں جہالت کی

سلہ فرشتوں کو حمل کی بیٹیاں کہہ کر انہیں خدا کی عبادت میں شرکیں کرتے۔

وجو سے اللہ تعالیٰ پاک ہے اور مودہ ہے ان باتوں سے جو وہ خدا کے بارے میں بیان کرتے ہیں وہ بنانے والا ہے اسماں کو اور زین کو کیوں کہہ سکتا ہے اس کے ہاں بھی حالاً تک اس کی توکری بھی نہیں اور اسی نے بنالی ہر چیز اور وہ ہر چیز کو جلانے والا ہے یہی اللہ تمہارا رب ہے نہیں کوئی بعد اس کے سوا۔ وہ پیدا کرنے والا ہے ہر چیز کا سوتوم اسی کی عبادت کردار وہ ہر چیز کا کار ساز ہے۔

فرین چہارم کے لیے ارشاد فرمایا:-

لَا سجَدَ وَالشَّمَسُ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْمَكِدُ وَاللَّذِيَ خَلَقَهُنَّ (بیت سجدہ ۲۴۵)

ترجمہ: تم نہ سورج کے آگے بھکو اور نہ چاند کے آگے سجدہ اسی ذات کو کرو جس نے ان سب (اجرام فلکی) کو پیدا کیا۔

پھر قرآن عزیز نے سورج چاند اور ستاروں کے غروب ہونے سے ان کے معبد نہیں پرست دلال کیا جو غروب ہو جلتے وہ محروم ہو جاتا ہے اور جو محروم ہو وہ مغلوب ہوتا ہے اور جو مغلوب ہو وہ معبد نہیں ہو سکتا قرآن کریم نے کہیں کہیں ستاروں پرست قوموں پر غلبہ ترجید کے دلپ نشانے بھی پیش کیے ہیں میں ہر طالب تصریر کے لیے وافی سامانِ پداشت موجود ہے۔ عرب مظلوم کی اس تفصیل کے بعد اب کچھ عرب محصل کا بھی تعارف کیجئے۔

## ① عرب محصلہ

ان میں بھی کئی گروہ تھے۔

ایک قلیل تعداد ان موحدین کی محنتی جو پہنچے اپ کو ملتِ ابراہیم سے والبتہ کرتے تھے۔ دیدر بن عمر، قریش بن معاویہ اور قیس بن عاصم تمہی کے نام اس مسلمیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

## ② نصاری

یہ بھی من حیث الاصل ایک آسمانی مذہب تھا جس کی بنادھی ربانی اور کتب آسمانی پر تھی  
حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے شریعتِ تورات کو باقی رکھتے ہوئے اس کے بعد احکام کو غیر مذہب  
کیا اگرچہ صدی عیسوی میں ہی حالات ایسے ناسازگار ہوئے کہ اصل انجیل جس کے مذاہ حضرت  
میسح تھے مخدوش رہی اور ان کے شاگردوں کے شاگردوں کی ترتیب کردہ یادداشیں انجیل  
کے قائم مقام سمجھی جانے لگیں جنماجی وہ انجیلیں ان مصحابہ اور تابعین کے ناموں سے ہی  
موسوم ہوتیں۔ پھر تصنیف انجیل کا بازار اس طرح گرم ہوا کہ ان کی تعداد شترہک پہنچ گئی  
اب بھی بعض انجیلیں ہیں کہ کچھ عیسائی انہیں مانتے ہیں اور کچھ ان کے معتبر ہونے کے قابل  
ہیں۔ پھر ان انجیل سرتبوں میں بھی بے دریغ قطع و بردید ہوتی رہی اور پھر معاملہ یہاں تک  
پہنچا کہ ان کی اصل بھی ترجموں کے ساتھ ناپید ہوتی چلگئی۔

یہی وہ نہانہ تھا جب کہ دین میسحی کے یہ میں بُنیادی اصول ایجاد ہوئے ان میں سے ایک  
بات بھی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے منس سے نکلی ہوئی نہ تھی۔

۱۔ تشییث ۲۔ الْوَہْیَتْ میسح ۳۔ تصلیب میسح اور عقیدہ کفارہ۔

## ① تشییث

یہ لوگ خدا تعالیٰ، روح القدس اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو «اقا شیم شمشة» مانتھے تھے  
اور تینوں کو ملا کر ازیت اور ابدیت والا ایک خدا کہتے تھے۔ بالظاظ دیکھو تو تین علیحدہ  
علیحدہ خدادوں کے قابل نہ تھے بلکہ تینوں کو ملا کر دہ ایک خدا مانتے تھے اور اسے توحید  
فی التشییث یا تشییث فی التوحید کہتے تھے۔

اس سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ ان کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹا کہنا مخفی ایک مجازی

سلے دلائل لکھ بعض اللذ کحتم علیکہ (پ آں عمران: ۵) وکذلک فی الْأَجْلِ مُتَّبِعٌ مَّعَ

نسبت بھی کیونکہ حقیقی میا اپنے باب میں سے ہوتا ہے لیکن اس کے وجود کا جزو نہیں ہوتا اور زندگی میا ایک ساتھ سے چلتے ہیں۔ میا لازمی ہڈر پر باب سے متاخر ہوتا ہے بخلاف اس کے ان کے ہاں ہر ایک اقونوم اولیٰ اور ابتدی کائنات کے مصنف ہے لیکن یہ نسبت محض ایک مجازی نسبت بھی، یہ وجہ ہے کہ یہ لوگ کبھی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ایسیح بن احمد (پٰ، التبریز) خدا کا بیٹا کہتے تھے تو دوسرے موقع پر عین خدا بھی کہہ دیتے تھے۔

لقد کفار الذین قالوا ان اللہ هوالمیسح ابن مردیج (پٰ المائدہ، ۱۴)

ترجمہ۔ یہیک وہ لوگ کافر ہوئے جنہوں نے کہا کہ المدحیع ابن مردیج ہے۔ پس یہ اپنیت حقیقی اپنیت سے بھی بہت اور کادربیہ تھا پھر انہیں ایسے لوگ بھی تھے جو عوامی ذہن کے مطابق حقیقی اپنیت کا صدور بھی کرتے تھے اور بعض ایسے افراد بھی تھے جو روح القدس کی سجائیے حضرت میرزا طاہر کو اقایم شملتہ میں شامل کرتے تھے اور قرآن کریم کو عیسائی دنیا کے ان طرح طرح کے تصورات کا سامنا کرتا۔

## ۲۔ الْوَهْیَتِ مُسِیح

یہ حصول بھی درہ صل عقیدہ تشییث کا ہی ایک پہلو تھا عیسائی لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو توانی الحجاجات اور دافع البیانات سمجھ کر پکارتے تھے۔ خداوند مسیح کا اطلاق ان کے ہاں عام تھا اور وہ حضرت مسیح کو بلا تاویل الاعنی خدا مانتے تھے۔ یہ ان کی الوہیت کا ایک کھلا دعویٰ تھا۔

قرآن کریم نے الوہیت کی صفات بیان فرمادی ہیں ان میں سے کسی ایک کو بھی کسی مخلوق کے کے لیے ثابت ناجاہات کے تو یہ اس مخلوق کی الوہیت کا قرار سمجھا جائے گا۔

① امن خلق السموات والارض وانزل من السماء ما عاهـ عـالـهـ مـعـ اللهـ

(پٰ، النمل، ۶۰)

ترجمہ۔ بھلکس نے زمین و آسمان بنائے و کیا کوئی اور بھی الٰہ ہے۔  
امن جعل الارض قراراً۔ عـالـهـ مـعـ اللهـ۔ (پٰ، النمل، ۶۰)

- ترجمہ کس نے زمین کو مٹھرے کے لائق بنایا؟ کیا کوئی اور بھی الٰہ ہے۔
- ② امن بحیب المضطرا اذا دعا و يکشف السوء... عالٰه مع الله (پ ۱۷) (۴۲)
- ترجمہ۔ کون پہنچتا ہے کسی بے کس کی فریاد کو اور کون دُور کرتا ہے سختی کو؟...  
کیا کوئی اور بھی الٰہ ہے۔
- ③ امن يهدیکم في ظلمت البر والجر... عالٰه مع الله (پ ۱۷) (۴۳)
- ترجمہ۔ کون ہے جو کہیں جنگلوں اور دریاؤں کے اندر صریف میں رستہ لکھاتا ہے  
کیا کوئی اور بھی الٰہ ہے؟
- ④ امن يبدُّ الخلق، ثم يعيده ومن يرزقكم من السماء والأرض... عالٰه  
مع الله (پ ۱۷) (۴۴)
- ترجمہ۔ کون بناتا ہے سرے سے مخلوق کو اور پھر سے دُہراتا ہے؟ اور کون کہیں  
زمیں و آسمان سے رزق بینجا تا ہے؟ کیا کوئی اور بھی الٰہ ہے۔
- ⑤ قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب الا الله (پ ۱۷) (۴۵)
- ترجمہ۔ کہہ دیجئے زمین و آسمان میں خدا کے سوا کوئی اور غیب ہاں نہیں۔  
یہاں اللہ کی جتنی صفات مذکور ہوئیں لفشاری کا عقیدہ الٰہیت میخ ان سب پرستی تھا لیکن  
خصوصیت کے ساتھ وہ تیری صفت کی طرف زیادہ متوسل تھے اور حضرت مسیح کو قاضی الحاجات اور  
دافع البلایات کہہ کر پکارتے تھے اللہ کی اپنی صفات کو وہ ایک مخلوق میں ہاں کر الٰہیت میخ کا عقیدہ  
رکھنے والے اور پسیئر کو خدائی میں شرکی کرنے والے گردانے گئے۔
- و اذا قال الله يا عيسى بن مریم عانت قلت للناس اتحذوني و اتقى الہین  
من دون الله۔ (پ ۱۷) (۴۶)
- ترجمہ۔ اور جب کہے گا اللہ تعالیٰ اے عیسیٰ بن مریم کیا تو نے لوگوں کو کہا تھا مجھے اور میری  
مل کو محیق اللہ کے سر اور دم معمود بنالو۔
- یہاں حضرت مریمؑ کی الٰہیت ان لوگوں کے پیش نظر ہے جو اقسامِ شلث میں روح القدس کی  
بیگانے حضرت مریمؑ کو شامل کرتے تھے۔ واللہ عالم بحقیقتہ الحال۔

## ۳) تصلیب مسجِ برائے کفارہ

مسیح عقیدے میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام یہود کے ہاتھوں سولی پر لٹکائے گئے اور اس طرح سے وہ تمام بینی آدم کے گناہوں کا کنونہ ہو گئے۔ ان کے اتفاقاً میں حضرت ادم علیہ السلام کا بہشتی درخت سے کچھ کھالینا پوری نسل آدم پر ایک بارعظیم تھا اور یہ اس گناہ کی پاداش عقیدت کہ انسان عالم میکھیفات میں لا آیا گیا اُن کے اتفاقاً میں حضرت مسیح علیہ السلام اپنے خون سے نسل آدم کے گناہوں کو دھو دیا اس نظریے کو عقیدہ کفارہ کہا جاتا ہے اُن عقیدے کے ضمن میں اس خیال کو بھی جگہ ملتی ہے کہ شاید اللہ تعالیٰ بندوں کے گناہ از خود معاف کرنے پر قادر نہ تھا اسی لیے وہ مجیبو رہوا کہ اپنے اکتوتے بیٹھ کے خون سے نسل آدم کے گناہ دھو دے۔ (معاذ اللہ عز و جل معاذ اللہ)

نمازی اپنے ان تینوں نظریات (تسلیث، الوہیت مسیح اور عقیدہ کفارہ) میں نہایت فاش فلکی میں سمجھتے قرآن کریم نے ان کی یوں اصلاح فرمائی۔

قرآن کریم کا طریق ارشاد اور طور اصلاح ۱۔

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُبُ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْمُبِيعُ  
عِيسَىٰ بْنُ مُرِيمٍ رَسُولُ اللَّهِ وَ كَلِمَتُهُ النَّاهَا إِلَى مُرِيمٍ وَ رُوحُهُ فِي نَوْنَا  
بِاللَّهِ وَ رَسُلِهِ وَ لَا تَقُولُوا ثُلَّتُهُ مَا اتَّهُوا خَيْرُ الْكُمَرٍ إِنَّمَا اللَّهُ الْهُوَ وَاحِدٌ  
سَبِّحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَ كَفَىٰ  
بِاللَّهِ وَ كَفِيلًا هُنَّ يَسْتَكْفِفُ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَكُّ  
الْمَقْدُونُ وَ مَنْ يَسْتَكْفِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرُ فَسِيرْبَرُهُمْ إِلَيْهِ  
جِيَعًا۔ (پٽ النَّاءَ آخر)

ترجمہ اے اہل کتاب اپنے دین کی باتوں میں مبالغہ نہ کرو اور اللہ کی شان میں سچتہ بات کے سوا کچھ نہ کہو۔ بے شک مسیح ابن سلمہ اللہ کے رسول ہیں اور اس کا وہ کہہ ہیں جسے میریم کی طرف ڈالا گیا اور وہ روح ہیں اس کے ہال کی پس ایمان لا اُ

اللہ اور اس کے رسولوں پر اور نکھل کر خدا تین ہیں الیا کہنے سے مرک جاؤ تھے۔  
 لیے سچی بہتر ہے خدا۔ یقیناً ایک ہی معبد ہے اس کی شان کے لائق نہیں کس اس  
 کی اولاد ہے۔ اسی کا تو ہے جو کچھ آسمالوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے اور  
 وہی کار ساز کافی ہے مسح کوتواں سے عار نہیں کہ وہ خدا کے بندے ہوں  
 اور نہ ملائکہ مقربین (جیسے روح القدس جبریل امین) اس کے بندے ہوئے  
 سے کچھ عار محسوس کرتے ہیں۔ اور جو محی اس کا بندہ ہونے سے عار محسوس کرے  
 گا اور اپنے کو اس سے بلا سمجھنے لگے تو اللہ تعالیٰ ان سب کو اپنے ہاں جلدی  
 اکٹھا کریں گے۔

عقیدہ تثیت اور الوہیت مسح کے الحال کے لیے حضرت مسح علیہ السلام کے خود اپنے مرفق  
 کی طرف توجہ دلائی۔ انہیں بندہ قرار دے کر پنیز بر تلایا اسی طرح ملکہ مقرب روح القدس کے متعلق بتایا  
 کہ وہ اپنے اپنے کو خدا نہیں سمجھتا اور یہ کہ حضرت مسح علیہ السلام کی تعلیمات میں کہیں ان دو کی اختیت  
 کا دھوئے نہیں۔ قرآن کریم نے یہاں متنبہ کیا کہ تم فڑھ عقیدت میں ان ہیں خدائی صفتیں کیوں لا رہے ہو  
 یہ عدایتیں کے اقسام مثلاً خدا دندقدوس، روح القدس اور حضرت مسح میں سے کچھے دو اقواموں  
 کی الوہیت کی نفعی بھی اور ایک حکیمانہ اندزاد میں توحید کا اثبات تھا یہ اصلاح کا منقولی پہلو تھا اس کے  
 ساقطہ ساتھ معقولی پہلو کی طرف بھی توجہ دلائی کہ اللہ رب العزت سب کی حاجت برآری اور کار سازی  
 کے لیے کافی ہیں اور سب زمین و آسمان اسی کے ہیں اسے کیا ضرورت پڑی کہ اس کا کوئی بیٹا ہو  
 یا وہ اپنی کسی مخلوق کو بیٹا بناتے تو اس کی شان کے لائق نہیں جب وہ کار ساز اپنی صفات میں وہ  
 لا اشريك ہے تو اس کی ذات وحدہ لا اشريك کیوں نہ ہوگی۔

سلہ لعین عیسائی خدا نبہ قدوس، صدیقہ علیہ السلام اور حضرت مسح کو لکھاں تثیت قرار دیتے ہیں ان لی  
 طرف اشادہ سورہ مائدہ میں موجود ہے قرآن پاک تثیت کے دونوں گردہوں کی تردید کر تھے مژہوب پدری  
 ایس ایم پال عیسائیوں کے ایک فرقے کے متعلق لکھتے ہیں «ان کا عقیدہ یہ تھا کہ خدا کے ملاوہ مسح اور  
 اس کی مال خدا تھے» (عربستان میں سنتیت ملا) حضرت مسح کی پستش پر یعنی صدی میں شروع ہگئی  
 تھی۔ دیکھئے تو ایک سچی مسحی کلیسا ص ۲۹

عقیدہ کفارہ کے ابطال میں یہ اصولی ضابطہ پیش کیا ۔

لَا تزدِر دَارَةَ وَزْرٍ لَخَرِيٍّ (پیغمبر اسرائیل ۱۵)

ترجمہ۔ کرنی نہیں اٹھائے گا کسی دوسرے کا بوجہ

غدا کی شان کر کی ہے کہ تو ب قبل فرمائے اور ہمارے گناہ بخش دے وہ چاہے تو رب کے بغیر  
بھی بخش سکتا ہے۔ نیکیوں کا پڑا جگ جائے تو گناہ خود بخوبی اٹھ جائیں گے۔ مسخرت کی شفاعت سے  
بھی کئی گناہ کار بجھتے جائیں گے۔ ان تمام صورتوں میں گناہوں کی معافی تو ہو گی لیکن ان کا بوجہ کسی بے گناہ  
کی گردن پر نہیں آتے گا۔ بحوم کو معاف کر دینا یا بے شک کر کی ہے مگر اسے چھوڑ کر اس کی سزا کی بے گناہ  
پر رکھ دینی یہ نہ صرف ظلم ہے بلکہ ایک انتہائی قابل لفت فعل ہے۔ تعالیٰ اللہ من ذلك  
علوٰ اکبیرا۔

مسیحیوں میں اپنے گناہوں کا بوجہ ایک بے گناہ پیغمبر کی گردن پر رکھتی ہیں وہ کہتی ہیں کہ مسیح  
اوladِ ادم کے گناہوں کی سزا میں سُولی پڑھایا گیا۔ قرآن کریم نے لَا تزدِر دَارَةَ وَزْرٍ لَخَرِيٍّ  
کہہ کر نہ صرف عقیدہ کفارہ کی تردید کی بلکہ دنیا کو ایک مستقبل دن بین دیا کہ فیصلے کے دن کوئی کسی دوسرے  
کا بوجہ نہیں اٹھائے گا اپنے اعمال کے نتائج ہر کسی کو خود دیکھنے پڑیں گے۔

## ترکُ دنیا کے ذریعے غذا کا قرب

حضرت عیسیٰ نے جس زہد و تقویٰ سے اپنے دن گزارے وہ اپنی مثال ہب پر ہیں۔ آپ کا  
ان دونوں نکاح درکنما ہی قرینِ حکمت مختلط علم الہی میں آپ کا رفع الماء مقدار بھتا اور نکاح کی  
صورت میں اس احتمال کو جگہ ملٹی کر دنیا میں ایک ایسی نسل بھی چلے جن کے باپ آدم نے ہوں تاہم  
اپنے اپنی قوم کو ترکِ دنیا کی راہ بتلائی اور نہ یہ حکم خداوندی بھتا۔

حضرت عیسیٰ کے پیر و فریضیوں کے ذریعہ اثر سیرت مسیح کے دراک میں غلطی کر گئے اور یہ  
خیال فائم کر لیا کہ وصول الماء در قرب خداوندی کے لیے لذاتِ دنیا اور اہل دنیا سے کنارہ کشی

لے زرعیں کے بعد ان کا نکاح کرنا اور اولاد ہونا حدیث میں منتقل ہے۔  
یہودیوں میں یہ لوگ پیر سمجھے جاتے تھے۔

لالہی ہے یہیں سے رہبانیت چلی اور عیسائی را سہبیتوں سے الگ بھیکوں اور غافل قابوں میں رہنے لگے

یہ اندازِ حیات نام فطرت کے خلاف تھا بلکہ سب پیغمبروں کے طریق سے متصادم  
تھا جنما پڑک دنیا کے پردے میں وہ سب ہو گیاں اُبھریں کہ رندان بادہ خوار بھی حیا سے  
ہنگیں نجی گئے قرآنِ کریم نے اس مقام پر بہ صرف وحی کی عصمت بیان کی کہ ہر نے ترکِ دنیا ان  
کے ذمہ لکھنی تھی بلکہ یہ بھی بیان فرمایا کہ یہ لوگ اپنی ایجاد کردہ بدعست سے بھی وفا نہ کر سکے اور  
بہت کسی کو نقطع لیکن نہیں سختی۔

ثُمَّ قَفِينَا عَلَى أَثَارِهِمْ بِرْ سَلَّا وَ قَفِينَا بِعَلِيِّيِّيْ بْنِ مُرِيمٍ وَ أَتَيْنَاهُ الْأَنْجِيلَ  
وَ جَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْنَةً وَ رَحْمَةً وَ رَهْبَانِيَّةً ابْدَعَهَا  
مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمُ الْأَبْتَغَاءَ رَضْوَانَ اللَّهِ هَمَارِعُوهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا.

(پاپ الحدید ۲۷)

ترجمہ: پھر سچے بھیجا ہم نے میلی بن مریم کو اور اس کو دی ہم لے انجلیں اسہ  
اس کے پریوں کے دلوں میں ترمی اور مہربانی رکھ دی اور ترکِ دنیا، یہیم  
نے ان کے ذمہ لکھنی تھی۔ انہوں نے یہ بعثتِ خود مکمال لی تھی۔ اللہ تعالیٰ  
کی رفاهی ماندی حاصل کرنے کے لیے پھر اسکی بھی دہ ایسا دن بھا سکے جیسا کہ  
اس کے (ترکِ دنیا کے) نجما نے کا حق تھا۔

## یہود

یہ قوم دین کی سچائی کے لسل کے لحاظ سے ریادہ جانی جاتی ہے انہیں حضرت ایوب علیہ السلام  
کی اولاد سے ہوتے پڑھانا ناز ہے۔ عیسائیوں کی نسبت یہ لوگ اپنے علم تھے ان کے نہ ہی پیشوا اخبار اور  
عیسائیوں کے رسیان کے طور پر مشہور تھے۔

قرآنِ کریم ہر دو طبقوں کا حال یوں بیان فرماتا ہے:-

انْتَدَدُوا احْبَارُهُمْ وَ رَهْبَانُهُمْ اَبْيَامَ دُونَ اللَّهِ۔ رِبَّ الْتَّوْبَةِ (۳۷)

ترجمہ۔ انہوں نے اپنے احیا (علماء) اور اپنے رہیان (درولیثوں) کو خدا بنا رکھا ہے۔

اسلام کی تحریک علیٰ بنیادوں پر مخفی محیٰ اور مسلمان ایک مستقل شریعت کے ترجمان تھے اس لیے مسلمانوں سے بغرض و عناد یہود کو زیادہ خدا عیسیٰ کی عقیدہ کفار کے سہارے شریعت سے جان پھرنا پچکے تھے اس لیے وہ مسلمانوں کے ساتھ نبیتہ درویش منش تھے۔

ولتجددن اشد الناس عداوة اللذين امنوا اليهود والذين اشركوا  
ولتجددن اقر بهم مودة اللذين امنوا اللذين قالوا انا نصارى مذلك  
بان منه حق قيسين و رهيانا و انحر لا يسكنون (رتب المائدة آخر)  
ترجمہ۔ اور آپ سب سے زیادہ مسلمانوں کا دشمن یہود اور مشرکین کو پائیں گے  
اور ان اہل کفر میں مسلمانوں میں سب سے زیادہ محبت کرنے والے آپ انصاری  
کو پائیں گے یہ اس لیے کہ ان انصاری میں کچھ مبلغ ہیں اور کچھ درویش اور یہ کہ  
وہ بخوبی نہیں کرتے۔

بُرْجَ حَلَّ كَيْ عِسَايَوْنَ هِيْنَ كَتْنَهْ قَيْسِ اهْدِ دَرْوِيشِ هِيْنَ یَهُسْ كَيْ تَفْصِيلَ كَامْوَقْعَهْ نَهِيْنَ تَكْيِيْ  
قَوْمُونَ مِنْ جَهَاهَ كَهِيْنَ اوْ جَبْ كَبْحِيْ يَعْتَلَتْ پَأْنَيْ جَاهَيْ كَيْ اسْ كَامْعَلُونَ بَحْيِيْ ضَرْوَنْظَاهِرْ هُوكَ كَوْهْ مَلَاهَ  
سَهْ مَحْبَتْ كَرْلَهْ دَلَهْ ہُونَ گَهْ اوْ جَبْ يَهْ اَقْوَامْ بَحْيِيْ مَلَاهَوْنَ کَيْ دَشْمَنْ ہُوْ جَاهِيْنَ تَسْجِيْحَهْ لَيْجَيْهْ كَيْ يَهْ  
لَوْگَ اَسْيَارِيْ صَفَاتْ كَهْرَبَچَےْ ہِيْنَ۔

یہود کی خاندانی سختی یہاں تک ہتھی کہ اپنے آپ کو خدا کے بنیٹے کہتے تھے میں بنیاء  
الله و احبابیہ۔ بنی غور نے انہیں اس فلسط امید میں مبتلا کر رکھا تھا کہ ان تمثیل اللہ الہ ایامًا  
معدودہ۔ ہم سلت دن یا چالیس دن (جتنے دن بچھرے کی لو جبا ہوتی رہی محیٰ) یا چالیس سال  
رہتی تھت وادی تیس سزایا فتح رہے۔ دوزخ میں رہ کر بالآخر ضرد جنت میں داخل ہوں گے  
بہوت کوئی لوگ خاندانی دراثت سمجھتے تھے۔ واللہ یغتصب برحمته من یشاع میں ان کی اسی فکر  
کی صلاح ہے۔

دوسرا بیانی مرفق ان میں حب مال تھا اسی لیے وہ دین فروشنی کرتے تھے۔ اور

مسائل پڑبی بُلی رشیق لیتے تھے۔ الکھم السحت اپنی کے حق میں وارد ہے ان کا فہریت مجھ مختار  
وہن ساز شول کا گھر ہو چکا تھا۔ بد عملی میں یہاں تک پڑھ پکھے تھے کہ انہیاں تک کو قتل کردیتے تھے۔ و  
یقتوں الانبیاء بعنای حق میں، اپنی کے سیاہ کروار کا تذکرہ ہے۔

تم قست قلوبکم عن بعد ذلك فهى كالحجارة او اشد هدوء میں ان کی اسی قسادتی  
کا بیان ہے۔ شقاوت کی انتہا یہ نعمتی کہ احسانی کتابوں میں تحریف کر دی۔

فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْبُرُونَ الْكِتَابَ بَايْدَ يَعْلَمُوا ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدَ اللَّهِ۔ (پ ابقو ۴۹)

ترجمہ۔ سخابی ہے ان کی جملتے ہیں کتاب اپنے ہاتھوں سے پھر کرہ دتے ہیں یہ  
خدا کی طرف سے ہے۔

حضرت مسیح علیہ السلام اور حضرت میریم طاہر و پران لوگوں نے بُلے گندے الزام لگاتے  
بالآخران پر ڈلت اور مسکنت مسلط کر دی گئی۔

ضربت عليهما الذلة والمسكنة وباعوا بغضبة من الله۔ (پ ابقو ۶۱)

ترجمہ۔ ان پر ڈلت اور مسکنت مسلط کر دی گئی اور اسے دہ الشرعاً کے  
غضب میں۔

یہاں تک کہ رُوئے زمین پر اب یہ لوگ اپنے پاؤں پر کھڑے کہیں عزت نہیں پاسکتے  
جہاں کہیں بھی ہیں دوسرا قوموں کے سہابے پر کھڑے ہیں عیسائی لوگ اتفاقاً گمراہی میں گوان  
سے پڑھ کر تھے کہ انہوں نے مخلوق کو خالق کا درجہ دے رکھا تھا مگر عمل اعتبار سے یہودا ان سے  
زیادہ پست ہیں۔ بد اعمالیوں نے انہیں بد اعمالیوں کی انتہا پر پہنچا رکھا تھا۔ سورہ لقرہ میں ان کے  
سیاہ کروار کی پوری تصویر پیش کی گئی ہے۔ ان ہیں صرف چند لوگ تھے جو اس قسادت و شقاوت  
سے محظوظ تھے۔ قرآن کریم ان کا یوں تعارف کرتا ہے:-

لَسْوَا سَوَاعِدُنَ اهْلُ الْكِتَابَ أَمَةٌ قَاتِلَةٌ يَتَّلَوُنَ آيَاتَ اللَّهِ إِنَّمَا الظَّلِيلُ

وَهُمْ سَاجِدُونَ۔ (پ اآل عمران ۱۳۰)

ترجمہ۔ یہ سب برا بزہمیں ان میں کچھ لیسے لوگ بھی ہیں جو سیدھی راہ پر تھامہ ہیں وہ  
اللہ کی آیات رات کے اوقات میں پڑھتے ہیں اور سمجھہ ریز بھی ہوتے ہیں۔

یہ چند حضرات مشرف بالسلام ہو گئے تھے۔ باقی قدم یہود مجموعی طور پر انتہائی ناقابل اعتماد تھی اخنثت صلی اللہ علیہ وسلم نے اخوند وقت میں جس وصیت کے لیے حضرت مل المعرفی نے سے کاغذ طلب فرمایا مقام وصیت میں یہ ارشاد بھی شامل تھا۔

اخرو جوا اليهود من جزيرة العرب۔  
الله

ترجمہ کوئی یہودی جزیرہ عرب میں نہ رہنے پائے۔

بعض ان میں سے تشبیہ کے قابل تھے وہ اللہ تعالیٰ کے لیے جسم Body و Volume اور مکان ثابت کرنے تھے وہ کہتے تھے خدا چھ دن کام کرتا ہے اور ساتویں دن جھٹی کرتا ہے۔ بہتہ کا دن اس کے آرام کے لیے ہے۔

ولقد خلقنا السماوات والارض وما بينهما في ستة ايام فاعتمدنا من

لغوب۔ (۲۳ ق ۱۸)

ترجمہ اور ہم نے آسمان و زمین اور جو کچھ ان کے مابین ہے چھ دن میں بن لئے اور تکان ہمارے قریب نہ ۲۴ فی کہیں فرمایا۔

ولا يُؤدِّه حفظهمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ العظيمُ۔ (۲۳ البقرة ۱۸۵)

ترجمہ اور اللہ تعالیٰ کو زمین و آسمان کی خناقت کرنا تکان میں نہیں ڈالتا وہ بلند ذات ہے اور بہت غلطت کے لائق ہے۔

مخلوق کی صفتیں خاتم میں ثابت کرنا تشبیہ کہلاتا ہے کوئی یہود اس کے قابل تھے اصلی مخلوق کی صفتیں خالق میں نہیں خالق کی صفتیں مخلوق میں لاتھے تھے۔ عرب محلہ میں یہی دو گروہ ممتاز تھے۔ پیر وان زرتشت اہل کتاب میں شمارہ ہوتے تھے۔  
میوس۔ پیر وان زرتشت

---

نامناسب نہ ہو گا کہ ہم یہاں ایران کے پیر وان زرتشت کا بھی کچھ اتفاقاً اور عملی تلف کر دیں۔

ذین رزشت کی بناءس پر محتیٰ کو روای خیر اور روح شریع جنگ جاری ہے۔ رزشت کا زمانہ حضرت میلی علیہ السلام سے سات سو سال پہلے کا بتایا جاتا ہے رزشت سے پہلے ایلان کا مذہب مزدا نیت تھا رزشت اسی صلاح شدہ مزدا نیت کے دامی تھے ان کا مذہب ایک ناکامل توحید تھا مزدا (بنی حکیم) سے مراد ذات حق لی جاتی تھی اور دسری ریانی ہستیاں اسی کی تخلیات اور صفات کو کہا جاتا تھا ان کا خیال تھا کہ مزدا کی ذات لا شرکی ہے اور شتوتیت (نیوال اور اہم رن کو مستقل بالذات ماننے کا تصور) فقط ایک ظاہری عقیدہ ہے کیونکہ روح خیر اور روح شر کی جنگ بالآخر روح خیر کی فتح پر ختم ہو گئی۔ رزشت کی کتاب کا نام استھانا اس کے ۲۱ لشک تھے، یہ کتاب مرتول نامیہ رہنے کے بعد «اردگ و زار» یا «ارد و ادیاف» کے خواب میں یاد رہنے سے دربارہ محض و بعد میں آئی۔ مکلنیوں کی مقتدرت اسی مزدا نیت پر علم خجوم کے اثرات تھے جس سے زدواںی عقیدہ پیدا ہوا، استھاناں میں گل کی پانچ قسمیں دی گئی ہیں۔

① بزر سواہ (جو ۲۱ کش کدوں میں جلتی ہے)

② دہ فریان (دوہ گل جوانان اور حیوان کے جسم میں ہے)

③ اُرد ازشت (جو ۲۱ درختوں میں پائی جاتی ہے)

④ وازشت (دوہ گل جربادلوں میں ہے مراد بکلی)

⑤ پنثت (دوہ بخی جو بہشت میں اہورا مزدا کے سامنے چلتی ہے)

شاہان ایران کا شکده و جلال اسی پانچیوں گل کا مظہر تھا اسے ہی فارسی میں فرستہ تھے ہتش کدوں میں مراسم عبادت کی راستہ تھی «ہیر پد»، کرتے تھے خوارزمی انہیں خادم النار اور یحیوبی انہیں قیم النار کے نام سے ذکر کرتے ہیں۔ موبد، منع اور طائفہ جووس ان کے تدریجی مرتب تھے۔ استتا کی تفسیر کا نام ثرند تھا۔

مانی ۲۱۵ عیسوی میں پیدا ہوا اس نے رزشتیت، عرفانیت اور عیسائیت کا گہرائی مطالعہ کیا

مختا اور پھر فرقہ مغتسلہ کو ترک کر کے قار قلبیت ہونے کا دعویٰ کر دیا۔ وہ بدھ رزشت اور حضرت عیسیٰ

سب کو ماننا محتاگ مگر اس کا بھی عقیدہ یہی تھا کہ ابتداء میں دو جو بہر اصلی موجود تھے ایک نیک اور دوسرا بد اور دونوں مستقل بالذات تھے یہ شرتوت خیرو شکر کو ایک طاقت کے ماخت نہ مانتے پر قائم تھی۔ اس لحاظ سے یہ بھی دینِ زرتشت کی ہی ایک بدی ہوئی صورت تھی جو لوگ مسلمان کہلائے کہ بھی خیرو شر دونوں کا خالق اللہ رب الغزت کو نہیں مانتے وہ دراصل اسی دینِ جوہس سے متاثر ہیں۔

القدرةية مجردس هذه الامة۔ قدریہ لوگ اس امت کے بھروسی ہیں۔

انجام کارمانیوں کو بنزوں اقتدار ختم کر دیا گیا تھا۔ ایرانیوں اور درمیوں کی باہمی جنگوں کے نتیجے میں جور و می ایران میں بیانے گئے ان کی وجہ سے ایران میں عیسائیت پھیلی۔ چونھی صدی عیسیٰ کے شروع میں سوکری طفیلوں کے بشپنے ایران کے میسانیوں کو ایک کلیساً میں مرکز کے تحت جمع کرنے کی بڑی کوشش کی۔ ان کا بڑا تبلیغی مرکز اولیہ (الرطب) تھا۔

بحت نصر شاہ بابل نے جب یہودیوں کو فلسطین سے نکالا تو یہ آہستہ میڈیا اور فلاں تک آباد ہر گئے پہلی صدی عیسیٰ میں شاہ ایران نے انہیں ایک باقاعدہ ملت تبلیغ کر لیا تھا تیری صدی میں انہوں نے سورا کا مدرسہ قائم کیا اور تموز ذنابی اپنی نذری روایات کی ترویج داشاعت کی۔

## مسلمانوں کی آمد پر نئے مخلوط نظریے

اگھر تھی کی بعثت کے وقت ایران میں ساسانی دولت حکومت تھا یہ لوگ بادشاہوں کے ربانی حق میں اختلاط ہوا اور خلافت کے ربانی حق کا عقیدہ قائم ہوا۔ جو میوں میں پانچ قسم کی آنکھ کاصور پہنچے سے موجود تھا۔ نئے غلوط نظریہ میں بھی پانچ کا تقدیر قائم گردھا گیا۔

یہ مذہبی خیالات اور دینی روحانیات پہنچے سے موجود تھے دنیا ان مختلف قوموں میں بھی ہوئی تھی کہ مزہن ہرب سے قرآن کی روشنی عکی اور قرآن کیہنے رہ سے بھی ہر قوم کو دین فہرست کی دعوت دی۔ قرآن کیم کو سمجھنے کے لیے اس ارض قرآن کو پیش نظر کرنا بہت ضروری ہے۔

سکھ اور قادیانی دو قومیں بہت بعد وجود میں آئی ہیں اس لیے ہم نے اور قرآن میں ان پر کوئی نہیں کی کچھ تہذیب دل سے نکلی ایک نئی قوم ہے اور قادیانی مسلمانوں سے نکلی ایک دوسری قوم میں انہیں مسلمانوں کے سکھ کہیں نہیں لے جائے ہو گا۔

# أمثال القرآن

## قصص القرآن من رسول الترجمن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد :

قرآن کریم سے پہلے انہیں کا دو روز رہے انہیں میں بہت سی باتیں تیشیں کے پیرا یہ میں کہی گئی  
میں اور ان سے مقدمہ انسانی ذہن کو خدا نی ہدایت کے قریب کرنا ہے انسانی طبیعت کہا یوں اور  
مثالوں سے جلد متاثر ہوتی ہے صرف تکمیل کا بیان والشوروف کی خدا تو بن سکتا ہے لیکن  
عوام کو اپنی طرف راغب نہیں کرتا احسان کتابیں انسانوں کے لیے منبع ہدایت ہوتی ہیں تو ضروری  
ہے کہ ان میں مثالیں بھی دے کر باتیں سمجھائی گئی ہوں اور اس کے قصوں میں ماقعی ایک انسانی  
راہنمائی ہو۔ قصہ بھی صحیح ہوں ان میں باتیں نہ بنائی گئی ہوں یہ خدا کی شان کے لائق نہیں تیشیں  
میں بات اپنی طرف سے کہی جاتی ہے تیشیں اور قصے میں بھی فرق ہے۔

ولقد صرفنا للناس في هذا القرآن من كُلِّ مُثَلٍ فَابْيِ أَكْثَرُ النَّاسِ

الْأَكْفَارُ». (پ ۱۶ بني اسرائیل، ۸۹)

ترجمہ۔ اور ہم نے انسانوں کے لیے اس قرآن میں بھی پھر کر مثل بیان کی ہے  
پاکثر لوگ انکھا کر گئے اور انہوں نے کفر کیا۔

اور یہ بھی فرمایا :-

ولقد صرفنا في هذا القرآن للناس من كُلِّ مُثَلٍ وَكَانَ الْأَنْسَانُ أَكْثَرُ

شَيْءٍ جَدَّلًا. (پ ۱۶ الکہف، ۵۲)

یہ انسان کی جعلی فطرت کیا ہے، انسان ہر درستی محدود سے بڑھ کر بات سے بات  
نکالنے والا، وہ بات کو لمبا کرنے والا اور اس کے مختلف پہلو نکالنے والا واقع ہر اے۔

سو اس کے لیے مختلف تیشیں کی صورت ہرئی اور وہ مختلف پیمانوں میں اس کے سامنے  
لائی گئیں۔ مگر یہ بدلیات میں الجھتا گیا اگر انسان ان سے بکھرا چاہے تو ایک ہی رواہ ہے کہ اعلم کی

پیرودی میں اپنے سامنے لائے پہلو اور بنائی باتیں چھڑ دے۔

وَتَلَكَ الْأَمْثَالُ نَضْرَبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ (پ ۲۲)

یہ امثال ہیں تو سب لوگوں کے لیے مگر انہیں صرف عالم ہی سمجھ پاتے ہیں۔ درستے لوگ کیا کریں۔ وہ علماء کی پیرودی میں ان پر چلیں جبل نام کو باقی نہ رہے گا۔

قرآن کریم میں تمشیلات سے زیادہ عبرت کی داستائیں ہیں۔ مقانع اور قصص تمشیلات سے زیادہ موعظہ عبرت ہیں۔ تو قرآن کریم میں پہلی قصوں اور انبیاء کے قصے بیان کیے گئے ہیں۔ ان قصوں کا مقصد قرآن کریم کو کوئی تاریخ کی کتاب بنانا نہیں ہے۔ جو مضمون پہلے سے چلا آ رہا ہے اس پر بطور شواہد پہلی قصوں کے ماقولات اور قصص سامنے لائے جلتے ہیں اور یہ قصے کوئی من گھرست باتیں نہیں ہیں۔

لَقَدْ كَانَ فِي أَصْصَاهُمْ عِبْرَةٌ لِّلَّا إِلَيْبَابٍ مَا كَانَ حَدِيثًا يَفْتَرِي

وَلَكِنْ يَصْدِيقُ الذَّيْنَ بَيْنَ يَدِيهِ (پ یوسف ۱۱۰)

ترجمہ۔ ان قصوں میں اہل فہم کے لیے بڑی سببت کی بات ہے یہ کوئی گھری ہر کوئی بات نہیں یہ تصدیق ہے اس کی جو اس سے پہلے نازل ہوئی تھی۔

وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ أَنْ يَنْتَرِي مِنْ حَوْنَ اللَّهِ وَلَكِنْ يَصْدِيقُ الذَّيْنَ

بَيْنَ يَدِيهِ (پ یوسف ۳۶)

ترجمہ۔ اور یہ قرآن ایسا نہیں کہ بدھ اللہ کے گھر لیا جائے لیکن یہ تصدیق ہے اپنے سے پہلی مرچی کی۔

پہلے انبیاء کرام کو جن حالات اور شکلات سے گزرننا پڑا اور اس کائنات کا طبعی مزانج ہے۔ اس پر ان نفس قدسیہ نے جس طرح صبر کیا اور حالات کا خندہ پیشانی سے مقابلہ کیا یہ ماقولات خود اور حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے عمی موجب سکینہ اور تسلی رہے۔ ان مقانع گذشتہ کا بار بار تذکرہ اسی لیے تھا کہ اپ کا دل تسلی پکڑے۔ اس میں اسپ کو یہ سبق دیا گیا ہے کہ

آپ بھی اپنی کی راہ پر چلیں۔ اصولاً سب انبیاء کی خلعت عمل ایک جیسی ہوتی ہے اور وہ اس کا بر رسالت پر کوئی معاوضہ طلب نہیں کرتے۔

اولِیٰكَ الَّذِينَ هُدُوا فَهُمَ اهْمَ افْتَهُ قَلْ لَا إِشْكَمْ عَلَيْهِ أَجْرًا۔

(پک الاغام، ۴۰)

ترجمہ۔ یہ انبیاء کرام وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہو آپ بھی اپنی کی راہ پر چلیں۔ آپ کہہ دیں کہ میں اس رسالت کے کام پر تم سے کچھ نہیں مانگتا۔

## قصول کی دوستیں

قرآن کریم میں اس کاروبار غرمت کے واقعات اور قصے بڑے بھیمانہ پیرائے میں بیان کیے گئے اور دہراتے گئے ہیں۔ ہر دفعہ کے بیان میں ان میں ایک نیا نکھار آتا ہے اور ذہن و ذکر قرآن کریم کی شانِ عجاذ کے آگے سجدہ کرنے لگتے ہیں۔ کچھ قصے قوموں کے ہیں جیسے معابالیک قوم تبع، اصحاب مدین، اصحاب الاخدود، اصحاب الریس، اصحاب الکھف، قوم بابا، اصحاب فیل وغیرہ۔ ان میں بھی حق کی طرف اٹھنے کا عجب سماں عبرت ہے۔

قرآن کریم کا مطالعہ کرنے والے کسی ایک بُجکار انبیاء کرام کا ذکر نہیں پاتے۔ اگر قرآن کریم ایک تاریخ کی کتاب ہوتا تو بے شک ایسا ہوتا۔ مگر یہ ایک کتاب ہدایت ہے اس کے شروع میں تبادیا گیا ہے ہدی المتقین۔ سو یہاں واقعات و شخص ہدایت کے صحن میں لائے گئے ہیں اور ہدایت کی دعوت پرے قرآن میں یکسر رکھی گئی ہے۔ انبیاء کے ذکر میں ان کے معاذین کا ذکر بھی ساتھ پڑتا ہے۔ سونزو دخون اور ہامان و شہزاد کا تذکرہ قرآن کریم کا کوئی موضع نہیں۔ ان کا بیان جیسا بھی آیا ہے صحن ایسا ہے۔ تاک قارئین خود شرکے مسروکوں کو خود قریب سے دیکھ لیں۔

قرآن کریم کے طلبہ کے لیے ان واقعات کو لپٹے مقامات سے تلاش کنا غامر مشکل

ہوتا ہے۔ اس لیے ہم نے چاہو کہ ان کے لیے قصص القرآن کے عنوان سے تمام انبیاء کے اہم واقعات ایک اپنی ترتیب سے بیان کر دیں اور اس کے بعد کچھ ان قرموں کا بھی تعارف کر دیں جو تاریخ کے مختلف ادوار میں گزروی ہیں اور ان کا کچھ نہ پچھا ذکر قرآن کریم میں ملتا ہے۔ ان سے جو عبر و نصائح حاصل ہوں ان تک پہنچتا فارمین کا اپنا کام ہے۔

ہم نے اس رسالے میں جو قصص انبیاء ذکر کیے ہیں اس سے ان لغزس قدسیہ کا صرف تعارف کرنا متعدد ہے۔ جو بہوت اور رسالت کے ذکر میں قرآن کریم میں مذکور رہتے ہیں۔ ورنہ اور بھی بہت سے سینیگزُرے ہیں جن کا قرآن کریم میں ذکر نہیں ہے۔

وَرَسْلًا قدْ فَقَصَنَا هُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ قَبْلِ وَرَسْلًا لَمْ فَقَصَنْهُمْ مَعَ عَلِيكُمْ

(پ: النساء: ۱۲۰)

ترجمہ۔ اور ہم نے وہ رسول مجھے جن کا حال ہم تین سنائچے ہیں اور ایسے بھی کئی ہیں جن کا ہم نے تم سے بیان نہیں کیا۔

قصص القرآن کی فہرست ترتیب دینے اور جیاں جیاں ان کا ذکر ہوا ان آیات کا احاطہ کرنے میں شیخ التفسیر حضرت مولانا احمد علی لاہوری نے بہت بیزادی کام کیا ہے اور قصص القرآن کی تفصیل اور متعلقہ مہاجث کی تکمیل میں دیوبند کے مشہور عالم مولانا محمد حفظ الرحمن سید نادری نے بیزادی خدمت سراج نام دی ہے۔ حیدر آباد دکن کے مولانا محمد عبد الرحمن نے ہدایت کے چاغ نامہ سے انبیاء کرام کی تاریخ دو جلدیں میں مکمل کی ہے۔ انبیاء کی عیت و محبت میں یہ وہ کارنامہ ہے جو علماء کا کوئی اور گروہ اس علمی اور تحقیقی پیریتے میں اگے نہیں لاسکا۔

ایں سعادت بزرگ بازو نیست تماذج خشد خداۓ سجن شدہ

رائم الحروف انبیاء کرام کے ان طریقہ و قائع کو اس مختصر پیراپ میں صرف طلبہ کی مرد کے لیے پیش کر دیا ہے۔ تاکہ قرآن کریم میں ذکر کیے گئے ان انبیاء کرام کا تاریخی تعارف ہر وقت ان کے ذہن میں رہے۔ ان کے ساتھ وہ ان قرموں کو بھی پہچانیں جن کا ذکر قرآن کریم میں مختلف مقامات

پڑا ہے

کالمجنون کے اس آنڈہ اگر انہیاں کے ان مدقائق حیات اور اہم بائیوں والے اتفاق کے اہم واقعات پر تفیدی سوالات مرتب کرتے رہیں تو طلبہ کو قرآن کریم کے ان اہم تاریخی ابواب کو یاد کرنے اور ان سے عبر و نصائح اخذ کرنے میں بڑے قیمتی موقع ملیں گے۔ و ماذک علی اللہ جل جلالہ عزیز

### سوالات کے چند نمونے

- ۱) حضرت ابراہیم سے بنو اسرائیل اور بنو اسرائیل کے دشمنے پر حضرت شیعہ علیہ السلام کرن میں سے تھے؟
- ۲) حضرت موسیٰ کو بزرت حصہ میں یا اس وقت جب وہ حضرت شیعہ کے ہاں مقیم تھے؟
- ۳) اللہ تعالیٰ نے حضرت اود کے بھی میں فرمایا۔ انعامۃ اللہ (۳۷ ص) یہ آزمائش کیا تھی؟
- ۴) حضرت زرہ کے وقت بڑی طوفان آیا وہ کس کس علاقے پر صحیطہ رہا۔ کیا وہ عالمگیر تھا؟
- ۵) حضرت ابراہیم جب حضرت اسماعیل کو ذبح کے لیے لے گئے تو کیا انہیں علم تھا کہ اسماعیل ان کے ساتھ زندہ آئیں گے؟ اگر علم ہر تو کیا اسے آزمائش کہا جائے گا یا ذرا مہر؟
- ۶) فلسطین بنو اسرائیل کا دھن تھا پھر میریں بنو اسرائیل کیسے جا آباد ہوتے؟
- ۷) حضرت آدم اور حضرت حرا جب شجرہ منور کے پاس جا رہے تھے تو کیا انہیں علم تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے منع کیا ہوا ہے؟
- ۸) حضرت سليمان علیہ السلام کو دربار میں وہ کون تھا جو علم کتاب رکھتا تھا اور تحفظ بلقیس کر رکھ پھیکنے میں ملکہ سباب سے لے آیا تھا؟
- ۹) حضرت موسیٰ علیہ السلام جب فرعون کے مقابلے میں آتے تو جب جاؤ گروں نے رسیاں پھینکیں حضرت موسیٰ اپنی جی میں کیوں ڈرے معلوم ہوتے؟
- ۱۰) حضرت عیسیٰ علیہ السلام جب قیامت سے پہلے تشریف لائیں گے تو انہیں یہاں آگ کیا علم نہ ہو جائے گا کہ کچھ لوگوں نے انہیں خدا کا بیٹا بنارکھا تھا۔ پھر قیامت کے دن کیا وہ اپنے اس ملک کی لئی کریں گے؟

# قرآن کریم میں مذکور انبیاء کرام

## حضرت آدم علیہ السلام

اپ پہنچنے پر غیر ہیں اور جملہ بنی نویں انسان ان کی اولاد ہیں۔ اب کی تخلیق اور حضرت حواء کی طلاق اعلیٰ میں ہوتی اور جنت میں دولوں رہتھی تھتھی۔ ارادہ الہی پہنچنے سے تھا کہ آدم زین پر بے گا اور اللہ کی نیابت میں باقی ساری مخلوقات پر حکومت کرے گا۔ اب کا زین پر ناماطور ستر انہیں پہنچنے سے ارادہ الہی یہی تھا۔ گو زین پر اُترنے کو اس موقعہ کے متصل بعد رکھا گیا۔ اسماں لپڑاپ سے جو لغزش ہوتی توبہ سے دہیں اس کی معافی ہو گئی اور اب کو زین پر اُترتے بشارت فری دی گئی کہ اب پر اور اب کی نسل پر اللہ کی ہدایت اُترائے گی۔

قرآن کریم میں پہنچنے پارے میں آپ کے مقصد تخلیق کا ذکر ہے۔ اُن جا عمل فی الاض خلیفۃ پھر سورة اعراف۔ ابھر بنی اسرائیل اور سورہ طا اور ص میں آپ کے کچھ واقعات کا ذکر ہے۔ اس اشرف المخلوقات کے ۲۶ گے اسماں مخدوٰق بھی ذریز ہوتی۔ علماً بھی اور علماء بھی۔ علماً اس وقت جب آدم علم اسماں پا چکے تھے اور فرشتہ اس کے جواب میں لا جواب ہوئے۔ اور علماً اس وقت جب فرشتوں کو آدم کے تقطیعی سجدہ کا حکم ہوا۔

ابلیس کے انکار سجدہ سے تاریخ کا ایک نیا باب شروع ہوا۔ شر جو پہنچے دبا ہوا تھا اب کھل کر سامنے آیا اور یہ دنیا خیر و شر کے معرکے کا میدان بنی۔ ابلیس گو فرشتہ نہ تھا مگر فرشتوں میں رہنے کے باعث وہ بھی سجدہ کے امر الہی میں مخاطب تھا۔

حضرت آدم کی لغزش اور خطرا۔ انسان کے ۲۶ گے توبہ کا دروازہ کھلا۔ لگناہ کس طرح دھلتے ہیں یادِ صورتے جاسکتے ہیں اس کے لیے توبہ کا دروازہ کھلا۔ اصول دین کا یہ سب سے اہم سُنّہ آدم کے زین پر اُٹنے سے پہنچنے ہی واضح ہو گیا۔ اسلام میں یہی راہِ نجات ہے۔

آدم علیہ السلام کی اولاد میں بین بھائی و بیوی تھے جو بُرُّ وال پیدا ہوتے۔ پسیہ اور بعد میں پیدا ہونے والوں سے نکاح بین بھائی کا نکاح نہ سمجھا جاتا تھا۔ اولاد آدم اسی طرح اگے بھیتی رہی۔

معاشرت کا سب سے اہم باب خادند یوسی کا رشتہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے گو حضرت خواہ سے آدم کو کثیر اولاد بخشی مگر یوسی کا مقصود وجود اولاد نہیں خذند کا سکون قرار دیا۔ اولاد کبھی ہوتی ہے کبھی نہیں مگر مرد کو عورت سے سکون ہر حال میں مٹاچا ہیئے جو یوسی صد کو سکون نہ دے سکی اس نے اپنا مقصود جسد د پایا۔ اسی طرح یوسی کی تمام ذمہ داریاں خادند پر آئیں اور وہ ہمیشہ اس کے مسکن اور نان و لفظ کا ذمہ دار ہے۔ قرآن کریم میں حضرت خواہ کا مقصود وجود باہر ڈکھ کر کیا گیا ہے۔

هوا الذى خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجاً ليكِن اليها

(آل اعراف ۱۸۹)

ترجمہ وہ ہے جس نے تمہیں ایک جو سے پیدا کیا اور اسی سے اس کی بیوی بنانی تا وہ اس سے سکون پکھئے۔

غیر اور شر کا پہلا معکر حضرت آدم اور ابلیس میں قائم ہوا۔ ابلیس نے مہلت مانگی وہ بھی اس کو دی گئی۔ اس نے پھر اولاد آدم پر محنت کی اور قabil کو اپنے ساتھ لے گکایا جن اور باطل کا دسر معاشر کا قابل میں ہوا اور اس کے بعد شیاطین جنات کے سوا النالوں میں سے بھی ہرنے لگے۔ اسی نقطے سے زندگی کا آغاز ہوا تھا اور اسی پر قرآن کریم ختم ہوتا ہے۔ یوسوس فی صدور الناس من الجنة والناس۔

## حضرت آدم کی عمر، اولاد اور وفات

حضرت آدم کی عمر ۹۶۰ سال ہوتی۔ اب ۳۰۰ سال کے تھے جب آپ کے بیٹے حضرت شیث

علیہ السلام پیدا ہوتے۔ اب اس پُر ری گذیا کے آدم نامی سمجھے جاتے ہیں۔ طوفان نوح کے بعد دنیا  
اپنی کی اولاد سے آباد ہوئی جس طرح آدم علیہ السلام پہنچے بھی ہوئے یہ پہنچے رسول ہیں جنہیں درمیں  
کی طرف پھیجا گیا۔ (شایعات کے لیے اپ کو اس عنوان سے توجہ دلائیں گے۔ یافوح انت اول  
الرسل الی الارض۔ صحیح مسلم جلد ۲ ص)

اپ کا بزیشت کے بعد حضرت آدم سے مل جاتا ہے جس طرح حضرت عمرؓ کا سلسہ  
نسب بزیشت بعد حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے نسب نامہ سے مفصل ہر جا تھے  
اپ ان پیغمبروں میں پہنچے ہیں جن کے نام کی سورتیں قرآن پاک میں ہیں۔ مگر ان کی ترتیب  
میں اپ کے نام کی سورت سب سے آخر ہے۔ ۱۔ سورۃ یونس۔ ۲۔ سورۃ ہود۔ ۳۔ سورۃ یوسف۔  
۴۔ سورۃ ابراہیم۔ ۵۔ سورۃ محمد۔ ۶۔ سورۃ نوح۔

حضرت نوح علیہ السلام کے حالات و اقدامات سورۃ اعراف، ہود، مومنون، شعرا، قمر اور  
سورۃ نوح میں زیادہ تفصیل سے ملتے ہیں۔ حضرت آدم اور حضرت نوح کے ماہین بڑے بڑے بندگی  
بھی ہے جن میں حضرت ود، سواع، یغوث، یعنی اور اللہ تعالیٰ سر فہرست ہیں دخادری چشمی  
شیطان کے شاگردوں نے اُن کے نام پر بست بنا کر اپنے نفع و نقصان کے لیے ان کے آگے  
جگہنا شروع کر دیا تھا۔ سو دنیا میں شرک کی ابتدا، اس سے ہر فی کشیت شیطان خطرت لوگوں نے بزرگوں  
کی قبریں کو عبادت کی جگہ بنارکھا محتا بست پرستی قبر پرستی سے شروع ہوئی ہے۔ (رشای جلد اص)

## حضرت نوح کی تبلیغ

اپ نے اپنی قوم کو دن رات خدا کی طرف بُلایا۔ مگر وہ اسی رفتار سے سچھے ہٹتے رہے  
یہاں تک کہ حضرت نوح کا پیمانہ صبر بر زیور گیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے بھی بتا دیا کہ جتنے لوگوں نے اپ  
پہنچا میاں لانا محتا لائچے، اللہ رب الغرست نے پہنچے ہی ایک زبردست عذاب کی خبر دے رکھی تھی  
مگر اپ پر سچھے اللہ کے نام کی آواز لگانی ضروری تھی۔

انہار سلسلہ نوحیٰ ای قوم مہ ان اندر قوم ک من قبل ان یا شتم عذابِ الیع  
ترجمہ ہم نے بھی ازوج کو اس کی قوم کی طرف اس سے پہنچ کر ان پر دردناک  
عذاب آتے۔

حضرت نوح نہیں مذکور کی پڑھ سے دُرا تھے ہے جیسا کہ کرائد تعالیٰ نے بتا دیا:-  
وَأَوْحَىٰ إِلَيْهِ نُوحَ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمٍ إِلَّا مَنْ قَدْ أَمِنَ (۳۶) ہود (۳۶)  
ترجمہ۔ اور نوح کی طرف وحی کی گئی کہ تیرتی قوم میں سے اب کوئی ایمان  
لاسے والا نہیں مگر وہی جرم ایمان لا سکے۔

## طوفانِ نوح

یہ طوفان اس لحاظ سے تو عالمی تھا کہ جہاں جہاں اولادِ آدم آباد ہے سب کو اپنی لپیٹ  
میں لے لے گئیں اس وقت اولادِ آدم کا آنساد سیع پھیلاؤ نہ تھا کہ کینہ ڈاک اور نیزہ ہی لینہ ڈاک  
پہنچ گئی ہے۔ اس لیے صحیح بات یہ ہے کہ یہ طوفان عام معنی میں عالمی ذمہ تھا، گر تمام عالم اشانی  
کو محیط تھا۔ مولانا ابو الفضل رحمۃ اللہ علیہ میں تاریخِ ادبِ اہنگی میں اس پر تفصیل سے بحث  
کی ہے اور نوح علیہ السلام کو لکھا ہے ”تمام نسل انسانی کا مجدِ اعلیٰ“

## جب کشتی کوہِ وجودی پر آ لگی

سورہ ہود ص ۲ میں کشتی کے کوہِ وجودی پر مٹھر جانے کا ذکر ہے یعنی کشتی جہاں تھی جب  
پانی اُترنا شروع ہوا اور سندھر پھر سے بھر گئے۔ دجلہ اور فرات کے درمیان یہ کوئی اس وقت  
کا پہاڑ ٹھوکا۔ قرأت کے مطابق یہ کوہ اراراط کے پاس کی ایک جگہ ہے: تاریخ سے پتہ چلتا ہے  
کہ آٹھویں صدی ص میں وہاں ایک معبد رہا ہے۔  
حضرت نوح علیہ السلام نے ۹۵ سال تبلیغ کی (رسورہ العنكبوت) اپ پھر بھی مہت

ذہتے اگر آپ تک یہ الہی بات نہ پہنچی کہب اور کتنی ایمان لائے وہ انہیں رہے۔

## بنی نوح انان کے لیے سبق عبرت

آپ کے وفاصلہ حیات سے بنی نوح انان کریمہ عبرت اسوز سبق ملتے ہیں:-

① یہ پہنچئے اپنے اپنے عمل کے ذمہ دار ہیں۔ باپ کی بزرگی بیٹھے کے لیے لازم نہیں  
شر کے ہل کوئی کسی کا بر جو نہیں اٹھائے گا۔

② ابینید کامبے شنگ ہر وقت خدا کے زنگ سے زیگن ہیں۔ گلاس کے ساتھ وہ بشری  
تھا خون سے (جسے اولاد کی محبت (الہا مکی عاقبت کی خواہش) پے تعقیب نہیں ہوتے پھر جب  
خداکی بات سامنے آ جاتی ہے تو پھر ان کا ہر تناصابد جاتا ہے۔

③ عمل وادا بجز اخوت ہے مگر کہیں بیساں دنیا میں بھی بعیضیں کی سزاں جاتی ہے اور  
اس سے اخوت کی سزا کی بھی منتفی نہیں ہوتی۔

④ طفان سے بچنے کے لیے کشتی بنانا تو کل کے خلاف نہیں۔ اندر سب العزت کا فخری  
کائنات کو تربک اس بیکی تقدیم نہیں دیتا۔

## حضرت ادريس علیہ السلام

ان کے نسلیہ میں بہت اختلاف ہے۔ بعض لوگ ان کا دادہ حضرت زرع سے پیدے کا  
بنتا ہے میں تراجمان پاک نے انہیں حضرت اسماعیل علیہ السلام کے بعد ذکر کیا ہے:-

وَاسْمَاعِيلَ وَادِيسَ وَذَالْكُلَّ كَلْ مِن الصَّابِرِينَ۔ (چا انبیاء: ۸۵)

لیکن مدد کا ترتیب کے لیے ہونا بھی ضروری نہیں۔ ایک در برے مقام پر فرمایا آپ  
قرآن کریم میں اندیس گویا لگریں:-

ذَكْرُ فِي الْكِتَابِ أَدْرِيسُ لَهُ كَانَ صَدِيقًا نَبِيًّا وَرَفِعَاهُ مَكَانًا عَلَيْهَا (پا میرم ۵۶)

یہ آیت تعاون کرتی ہے کہ قرآن کریم میں کہیں اور حضرت اوریں کا ذکر ضرور ہے اسے دیکھ لیں۔  
عربانی میں حضرت اوریں کا نام خذع یا حنوز کہ کیا جاتا ہے یہ واقعی حضرت نوح سے  
پہلے گزرے ہیں۔ امام بخاری لکھتے ہیں:-

ویندکر عن ابن مسعود و ابن عباس ان الیاس هو اوریں۔

امام بخاری نے اس پر یہ حدیث پیش کی ہے کہ معراج کی رات حضرت اوریں نے آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کو مرحباً بالنبی الصالح والاخ الصالح کہا ان الصالح ذکرہ سویہ کہی حضرت نوح سے  
پہلے کی شخصیت ہوتے تو حضرت کو الابن الصالح کہہ کر ذکر کرتے۔

اپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے طلبہ جمع کیے اور سب سے پہلے ایک مدرس کی شکل قائم کی اور ان  
طلبہ کو دنیا میں صحیح طریق سے رہنے کے اصول و قواعد سمجھائے۔ اپ کے شاگردوں نے پھر اگر کے شہر بلانے  
اور سبیان آباد کیں۔ حضرت الیاس کا ذکر جس طرح قرآن کریم میں ملتا ہے، اس سے یہی متادر ہوتا ہے کہ  
اپ حضرت اوریں کے علاوہ کوئی اور شخصیت ہیں اس کا ذکر ہم حضرت الیاس کے ذکر میں کریں گے۔

## حضرت اوریں کارفع آسمانی

قرآن کریم میں ہے ہم نے اوریں کو اُد پکھی جگہ اٹھا لیا:-

واذکر فی الکتب اوریں انہ کان صدیقانہنیا و رفقناہ مکانًا علیہا۔ (مریم)

ترجمہ۔ اور یاد کرو اوریں کو قرآن میں بے شک وہ ایک صدیق بنی نوح نے اور ہم نے  
ان کو ایک اُد پکھی جگہ اٹھا لیا۔

تورات سفر پیدائش میں ہے:-

اور حنوز عمر ۳۹۵ برس کی ہوئی اور حنوز خدا کے ساتھ ساٹھ چلتا تھا۔ اور

غائب ہرگیا۔ اس لیے کہ خدا نے اسے لے لیا۔

نائب کرن ہوتا ہے؟ دفن ہونے والا یا جس کا نشان بھی دکھائی نہ دے؟ یہاں رفناہ مکان اعلیٰ سے رفع جماعتی مراد ہے۔ صرف اس صورت میں کوئی دنیا والوں سے کلیتہ نائب ہو سکتا ہے۔ قرآن کریم نے ان کے لیے لفظ رفع بڑی صراحة سے ذکر فرمایا ہے۔ رفع جعلی حقیقت ہے یا مجاز؟ خود فضیل کیجئے حقیقتی معنی مراد لینا حب تک متذہر ہو مجاز کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔

حافظ ابن حجر طبری کہتے ہیں حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نے اس آیت کا مطلب حضرت کعب احبارؓ سے دریافت کیا۔ وہ سمجھا چاہتے تھے کہ تاریخ بنی اسرائیل میں اس سے کیا مرادی گئی ہے۔ اپنے جو جواب دیا اس سے پتہ چلا کہ پہنچے بھی اس سے رفع جماعتی ہی مراد لیا جاتا رہا ہے۔ کعب احبارؓ کے بیان کے مطابق حضرت اوریں کی روح پر تھے احسان پر قبض کی گئی تھی۔ اور وہ اس وقت ایک فرشتے کے کندھ پر بنتے۔ اپنے ۸۲ سال کی عمر میں اور پرانٹھلائے گئے۔ اپنے ۸۲ سال کی عمر اور پرانٹھلائے گئے ہم حضرت اوریں علیہ السلام کے رفع جماعتی پر صرف اس روایت سے استدلال نہیں کر رہے اس کی سند میں کلام ہے ہم اس روایت سے قرآن کریم کی اس آیت کا مطلب سمجھنے میں مدد لے رہے ہیں، اب کثیر نے اس روایت کو اسرائیلیات میں شمار کیا ہے۔

حضرت عیینی بھی جماعتی طور پر اور پرانٹھلائے گئے مگر ان کی مدعاں وفات نہیں ہوتی۔ نوول فرمائے کے بعد کچھ عرصہ زمین پر زندہ رہیں گے اور یہی ان کی وفات ہوگی اور پھر اپنے مدینہ طیبہ کے گنبد خضری میں دفن کیجئے جائیں گے۔

### اپ کس علاقے میں بھیجے گئے؟

اس میں مختلف احوال ملتے ہیں۔ ۱۔ مصر۔ ۲۔ بابل۔ علامہ شہرتستائی کہتے ہیں اپنے حضرت شیخ علیہ السلام سے تعلیم پائی۔ اس صورت میں ان کا وجود حضرت روح علیہ السلام سے پہنچے

ماننا پڑتا ہے۔ آپ کے بابل سے صحر بحیرت کرنے کی روایت صحیحی ملتی ہے۔  
 یہ روایت صحیحی ملتی ہے کہ آپ بہتر زبانیں جانتے تھے تمدن کی پرستی اور انسان کا یہ  
 پھیلاو حضرت نوح علیہ السلام کی بعثت سے پہلے وجود میں آچکا تھا۔ یہ بات ہاسانی باور نہیں کی جا  
 سکتی اس لیے یہ بات زیادہ درست معلوم ہوتی ہے کہ آپ کارمانہ حضرت نوح علیہ السلام کے بہت  
 بعد کا ہے۔ مزا فلام احمد نے انہیں بالکل دوسرے اخرين میں لاکھڑا کیا ہے۔ وہ توضیح صدر میں لکھتا ہے  
 ”یونا جس کا نام ایلیا اور اذریس صحیح ہے“ اس کے غلط ہونے میں کتنی خوبی نہیں کیا جا سکتا۔

آپ کے بارے میں یہ روایت صحیحی ملتی ہے کہ آپ علم بخوبم کے بھی ماہر تھے بنجم کے ماہر کو  
 جبراں میں ہرمس کہتے ہیں۔ آپ کے ناموں میں یہ نام صحیحی ملتا ہے۔  
 ایک روایت میں ہے کہ آپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے قلم اٹھایا اور اس سے لکھا۔ ایسی  
 صورت حال تھی تسلیم کی جاسکتی ہے کہ آپ کا دور حضرت نوح کے بعد کا ہر۔ ایک روایت میں ہے  
 حضور سے علم رمل کے بارے میں سوال کیا گیا۔ آپ نے فرمایا یہ علم ایک بنی کو دیا گیا تھا۔ حافظ ابن کثیر  
 لکھتے ہیں آپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے رمل کے کلمات ادا کیے۔ حضرت نوح علیہ السلام کی ان سے  
 پورتھے آسمان پر طلاقات کی تھی بلہ

اگر آپ عبیا کہ امام بخاری کا خیال ہے حضرت ایلیس ہی میں اور یہ دوناں ایک ہی شخصیت  
 کے ہیں تو آپ لیتیا حضرت نوح کے بعد کی شخصیت ہیں کیونکہ حضرت نوح علیہ السلام کا پھلا رسول ہونا  
 صحیح حدیث سے ثابت ہے اور حضرت ایلیس علیہ السلام کا رسول ہونا قرآن کریم میں اس طرح  
 مذکور ہے ۔۔

وَإِنَّ إِلَيَّا مِنَ الْمُرْسَلِينَ . (٣٧: الصداقات)

## حضرت ہُود علیہ السلام

حضرت ہُود علیہ السلام قوم عاد کی طرف بھیجے گئے۔ عاد عرب کے قدیم لوگ تھے، انہی سے امم سامیہ دنیا میں پھیلیں۔ یہ اپنے وقت کے ایک بڑی قوت والی اور مقتدر قوم تھے پرانے عہد نامے میں عرب کی قدیم اقوام کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ اس لیے علماً تواریخ بہارات اس قوم کا باہم قات انتکار کر دیتے ہیں۔ عاد اولیٰ اور عاد ثانیہ دونوں سامی قومیں تھیں۔ سام حضرت نوح علیہ السلام کے بنیے کا نام تھا۔ عاد کا ذکر قرآن کریم میں نہ سورت دل میں آیا ہے اور حضرت ہُود جہاں کی طرف بھیجے گئے ان کا ذکر قرآن کریم میں سات جگہ ملتا ہے۔

عرب کی قدیم قوم بیو سام اور عاد اولیٰ ایک ہی قوم ہے۔ قوم عاد کا زمانہ حضرت علیہ السلام سے تقریباً دو ہزار سال پہلے کا ذکر ہے۔ یہ قوم حضرت نوح علیہ السلام کے بعد قائم ہوئی۔ حضرت ہُود نے انہیں کہا۔

وَإِذْ كُرِبَوا أَذْجَعَكُمْ خَلْفَاءُهُمْ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ فَذَادُوهُمْ فِي الْخَلْقِ بِصَفَةً.

رب پ، الاعراف ۲۹

ترجمہ تم یاد کرو جب خدا نے تمہیں قوم نوح کے بعد انکا مارٹ کیا۔ ان کا مسکن احتکاف کا علاقہ تھا۔ یہ حضرموت کے شمال میں واقع ہے۔ اس کے مشرق میں عمان ہے اور شمال میں ربع الحدی۔ یہ لوگ بُت پُست تھے جو انہوں نے بزرگوں کی یاد میں ان کے نام پر بنار کئے تھے۔ ہرود، ہتراء اور صدرا ان کے بُت تھے اور یہ ان کے بعد تھے ان کا نصور رہالت یہ بھاک رسول الانوار میں سے نہیں ہو سکتا۔ وہ کوئی مافق المصور مخلوق ہو ہم اپنے جیسے انسان کو کیسے بنی مان لیں۔

جن طرح حضرت نوح کی قوم طوفان میں غرق ہوئی اس قوم پر بھی حضرت ہُود کی نافرمانی کے باعث تند و تیز ہوا کے طوفان اُٹھئے اور ان کی سب آبادیاں تے و بالا کردی تھیں۔

علماء، تاریخ کے حضرت ہر دلیلِ اسلام کی وفات اور قبر کے بدلے میں مختص اقبال ہیں۔ حضرت کی وادی بہوت میں ہے۔ حضرت کے قریب کشیب اگر پہ فلسطین میں  
فلسطین کی روایت اہل کتاب کی اخراج حرم ہوتی ہے جو اس مقام کے کہبہ  
کی اور زمین کو ارض انجیل مانتے کر لیتے تیار نہیں، عرب بادی کی اوقام ماد، خود میں اس وجہ  
کا ان کے ہاں کرنی تاریخی تذکرہ نہیں ہے  
بانِ ادم جو سوداں پر لگایا گیا عاصاقم ماد کا شاہکار ممتاز اور وہ لوگ اپنے عوامیں ترقی  
کی انتہا پر ملتے

### حضرت صاحب علیہ السلام

قوم علاد کی بہبی کے بعد شد کو عدوی ٹا۔ قرآن کریم میں قوم شداد کا ذکر نہ متعالات پر لتا  
ہے۔ حضرت صالح بن عبید بن جابر اس قوم کی طرف مہوت ہوتے ہیں بھی سایی اقوام میں سے متعے  
جاز اور شام کے دریکان وادی فریان کا مسکن ممتاز سے فخر المآذن بھی کہتے ہیں، انہیں نے  
پہاڑوں کو کاث کاٹ کر ان میں بستیاں بنائی تھیں، حضرت صالح علیہ السلام نے انہیں کہا۔  
واذْكُرُوا اذْجَلَمُ خَلْفَاهُنْ بَعْدَ عَادٍ وَ قَوْمَ فِي الْأَضْيَاضِ سَتَّنْدُونْ

سہولہا قصوٰ و سختوں الجبال ہوتا۔ (بیت العرف)

ترجمہ۔ اور یاد کرو جیب کر تھیں قوم عاد کے بعد سردار کر دیا اور حکما دی دیا تم کو  
زمیں میں، تم بیلتے ہو زم زمیں میں اونچے مکامات لود تراشتہ ہر پیاروں  
میں تھے۔

حتماً میں یہ قوم بھی عاد کے نقش قدم پر پلے اس بیوں کی پیش کرتے تھے ان کا یہی  
عینہ تھا کہ بشریت اور رسالت جمع نہیں ہو سکتی ہے کیونکہ ہر سکتا ہے کہ ہم میں سے ہی کوئی  
رسول ہو جائے۔

اللَّهُ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ لَا يَأْتُكَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ

أَبْشِرُنَا وَاحِدًا فَتَبَعَهُ إِذَا ذَلِيلٍ وَسَرِيرًا لِقَيَ النَّجْمِ عَلَيْهِ  
مِنْ بَيْنَا. (بِ، التَّمَرُّد ۲۰)

## ثود کا صاحب علیہ السلام سے نشان مانگنا

قرم عاد نے تو پسے ہی عذاب مانگا تھا اگر ہر دو انہیں ساری اقوام میں ہیں۔ لیکن قرم ثود  
نے پسے ان سے صالح علیہ السلام سے ان کی صداقت کا نشان مانگا۔

مَالَتِ الْأَدْبَرِ مُثْلَنَا فَأَتَ بِالْيَةِ أَنْ كَنَّتِ مِنَ الصَّادِقِينَ. قَالَ هَذِهِ

نَاقَةَ لِهَا شَرْبٌ وَلَكُمْ شَرْبٌ يَوْمَ مَعْلُومٍ. (بِ، الشَّرَاء ۱۵۵)

ترجیح ترہاری یا طرح کا ایک انسان ہے کرنی نشان دکھا اگر تو بچوں میں سے  
ہے اس نے کہا یہ ایک اُذنچی ہے ایک دن اس کے پیٹے کا اور ایک دن تمہارے پیٹے کا۔

یہ اُذنچی اس طرح فراور مادہ سے پیدا نہ ہوئی جس طرح اور جانور پیدا ہوتے ہیں۔ اس کی  
پیدائش ایک پہاڑ سے ہوئی اور یہ خدا کی قدرت کا نشان بھی جس پانی پر آتی سارا تالاب پی جاتی  
وہی سب چیزوں کا سب سے ڈرتا تھا۔

اس نشان دکھانے پر قرم پریشر طعامہ کی گئی بھتی کہ کرنی شخص اس اُذنچی کو کرنی نہیں  
مدد پہنچائے۔ ان میں سب سے بہت وہ محتاج ہے ان کی کنجیں کاٹ ڈالیں اور بھر جائیں قرم  
پر عذاب اُترا تیرے دن ایک چیخ نے ان سب کو آ لیا۔ جہاں پڑے کئے دہیں دھرے کے  
دھرے مرنے۔

نَكَلَ أَخْنَافَهُ لِمَدِنَةِ فَنَهَمَ مِنْ أَرْسَلَنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مِنْ أَخْذَتْهُ  
الصِّيَحةُ وَمِنْهُمْ مِنْ خَفَّاتِهِ الْأَرْضُ وَمِنْهُمْ مِنْ أَغْرِقَنَا بِالْعَنْكَبُوتِ (۲۰)

## حضرت ابراہیم علیہ السلام

جس طرح حضرت نوح علیہ السلام کو آدم شانی کہتے ہیں اور تمام بني نزیع انسان ان کی اولاد میں اس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام بھی اپنے بعد کے تمام انبیاء علیہم السلام کی جد ہیں اپ کے بعد بونی بھی آیا اپ کی اولاد میں سے آیا۔

ولقد ارسلنا فوحاً وابراہیم وجعلنا في ذريته النبوة والکتاب (پ، الحمد ۲۶)

تجھے اور ہم نے نوح اور ابراہیم کو رسالت دی اور ہم نے نبیت اور کتاب ان کی بھی اولاد میں رکھی۔

پڑا نے عہد نامے میں آپ کے والد کا نام تاریخ تباہیگیا ہے اور قرآن کریم میں اسے ازر سے ذکر کیا گیا ہے۔ یہ تاریخ ایک بڑا پچاری محتوا کا الہامی زبان میں آوار بڑے پچاری کو کہتے ہیں یہی نظر ذرا بدیل کر آز رہ گیا۔ تاریخ اس کا اصل نام تھا اور آز روضھی نام دیا ہو معرفہ ہوا۔ پچاکر بھی عربی میں اب کہہ دیتے ہیں حضرت یعقوب علیہم السلام کے میثون نے حضرت یعقوب کے چچا حضرت اسماعیل علیہ السلام کو ان کے آباء میں شمار کیا ہے۔

قالوا نعبد الله وآله أبا إبراهيم واستغيل واستغفرون لها واحداً

(پ، البقرہ ۱۴۲)

حضرت ابراہیم حضرت نوح کے بیٹے سام کی اولاد میں سے ہیں۔ لیں پشت میں اپ حضرت نوح علیہ السلام کے ساتھ جاتے ہیں۔ قرآن کریم کی سودۃ ابراہیم کی سوہنست ہے اور اس خفت صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی کوئی میں رہتے ہیں تھے یہ موقع اختیار کیا کہ حضرت ابراہیم کو کوئی میں اسے اور آپ نے وہاں اپنی اولاد بسلائی۔ وہیں اللہ کا گھر بیت اللہ شریف تھا اور وہیں حضرت ابراہیم نے حجج کی آزاد لگائی تھی اور اس خفت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے بھی بیت اللہ شریف کا حج ہوتا تھا۔ حضرت ابراہیم نے دُھماکی تھی کہ اسے اللہ کچھ لگوں کے دل اس گھر کی طرف پھیر دے۔

رہنا فی اسکت من ذریتی بوا چ غیر ذی ندارع عن دبیل المحرم۔ ربنا  
لیقیم الصلوٰۃ فاجعل افتادہ من الناس قمری الیهم. (پاپ ابراہیم ۳۷)

ترجمہ۔ اے میرے رب میں نے اپنی کچھ اولاد میں میدان میں لامبائی ہے جہاں  
کھیتی نہیں، تیر سے عزت والے گھر کے پاس۔ اے رب ہمارے اس لیے کہ  
وہ نماز قائم کریں۔ سوتو کچھ لوگوں کے دل ان کی طرف مائل کر دے۔

جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کو میں یہ دعا کر رہے تھے اگر وہاں حضرت ابراہیم باقی کعبہ  
کی حیثیت میں معروف دہراتے تو سننے والوں کے ذہن میں یہ سوال کبیر نہ اٹھا جو سالہاں سال  
بعد مستشرق اسپنگر Spenger کو جس نے الاصابہ کا مقدمہ لکھا ہے اس طرح یاد آیا:-  
اسپنگر نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ قرآن میں ایک عرصہ تک حضرت ابراہیم کی شخصیت  
کعبہ کے باقی اور دین صنیف کے ہادی کی حیثیت سے روشنی میں نہیں آئی اللہ  
وصہ دراز کے بعد ان کی شخصیت کی ان عقفات کے ساتھ متصف ظاہر کیا گیا۔  
اس کے جواب میں ہم یہ کہنا کافی سمجھتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نک میں اتنے بعد  
دہم اپنی اولاد کے بدلنے کا ذکر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی تک زندگی میں ہی کر دیا تھا اور یہ عام  
شہرت کہ حضرت ابراہیم ہی باقی کعبہ میں کسی اندھیرے میں نہ رکھتی۔

حضرت ابراہیم سے دو سلسلے چلے گئے۔ جو اسماعیل اور بنو اسرائیل۔ اسرائیل حضرت یعقوب  
علیہ السلام کا القتب تھا جو حضرت ابراہیم کے پوتے اور حضرت اسحق کے بیٹے تھے حضرت اسماعیل  
علیہ السلام سے عرب آباد ہوا۔ ان دونوں سعدوں کے مراثت اعلیٰ حضرت ابراہیم تھے۔ ان کا اپنا مطن  
عائق کے قبہ آؤ میں تھا۔

## ایک اعتراض اور اس کا جواب

عرب میں اگر حضرت ابراہیم آئے ہوتے تو قرآن کریم عرب قوم کے متعلق یہ کیوں کہتا ہے۔

للتذر قوماً ما اتاهم من نذير من قبلك . (بِّ پَالْقَصْصِ ۴۶)

اس آیت کا اگر یہ مطلب ہوتا کہ سرزی میں عرب میں واقعی ضرورت سے پہنچے کوئی بھی نہیں آیا تو  
اسی قرآن میں سورہ ابراہیم سورہ القام اور سورہ النمل میں حضرت اسماعیل کے عربی بھی ہونے کی  
شہادتیں کیوں ملی ہیں رسالتیں ذکر کردیں اور مطلب یہ ہو گا کہ متولی ان کے پاس کوئی ذرانتے والا نہیں  
آیا بنو اسرائیل پر بھی تو ہمارا یہ دور نظرت کا گزرا ہے قرآن کریم میں کچھیں سورتوں میں اور ترسیح  
آیات میں حضرت ابراہیم کا ذکر موجود ہے۔

### حضرت ابراہیم کے دو مناظرے

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے باپ کے ساتھ بھی مناظرہ کیا اور حاکم وقت نفر و دکے  
ساتھ بھی جو خدا ہونے کا مدعا تھا مناظرہ کیا حضرت ابراہیم کے معجزات میں آگ کا اون کے پاؤں تک  
گھنڈا رہ جانا بہت معروف ہے اپنے اللہ تعالیٰ کی صفتِ احیاء کا چہرہ بھی بلا جواب دیکھا  
جب اپنے پدر پرندوں کو کذب کر کے اور ان کو ملا کر پہاڑ پر رکھ دیا پھر اپنے انہیں آکار زدی  
اور وہ چل کر اپنے پاس آئے۔

### دین ابراہیم کے کھلے امتیازات اور ملتِ ابراہیمی کا قیام

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا کھلانا عرف ان تین باتوں میں ملتا ہے۔

- ① توحید خالص جس میں کوئی پیغمبر گی نہیں اور اس میں کسی تاویل کو راہ نہیں۔
- ② ہجرت دین کی خاطر گھر بار کو چھوڑنکرنا جب اپنے اپنے کو گھر سے نکالا تو اپنے بھرپور ہوئے۔
- ③ قربانی میں انسانی زبان کی پیش کش یہی وہ جذبہ ہے جس نے بالآخر جہاد کا نام پایا۔ حضرت  
فاطمہ النبیتین بھی اپنی ملت پر تھے کہ توحید خالص ہجرت اور جہاد کے علمبردار ہے عیسائی اقلام  
اپنی ملت پر نہیں رہا ان کی توحید خالص رہی رہا میں جہاد احمد قربانی کے آثار موجود ہیں یہود بھی

ملت ابراہیمی پر نہیں کہ بطور مشتری ان کی دین کی دعوت اتفاق نہیں وہ نسلی حصہ دین میں کھو کر رہ گئے۔  
شاعرِ اسلامی میں حجج عیدِ الاضحیٰ، دس ذوالحجہ کی تقریبائی اور عالمی تبلیغ حق مسلمانوں کے  
ملت ابراہیمی پر ہونے کے کھلڈ نشان ہیں۔ اور غور سے دیکھا جائے تو ۲۴ حج اس امت سلمہ کے سوا  
اور کوئی امت ملت ابراہیمی پر نہیں رہی۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام پر صحیفتوں کا نزول

جز بڑح حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت راؤ و علیہ السلام اور حضرت عصیٰ علیہ السلام پر نزول  
دیوار درائل اُتریں جحضرت ابراہیم علیہ السلام پر بھی صحیخی اُترے تھے۔ قرآن کریم میں حضرت ابراہیم  
علیہ السلام کو دیئے گئے صحیفتوں کا ذکر موجود ہے۔ اس امت سلمہ کا تعلق اپنے بنی خاتم النبیین کے  
بعد سب سے زیادہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ساتھ ہے، یہی وجہ ہے کہ درود شریعتیں ان  
دولوں نبیوں کا ذکر کرتے ہیں اور دونوں کی آن پر درود صحیح ہیں مسلمانوں کے مدھی بڑے تہوار  
ہیں۔ ۱۔ عید النظر، ۲۔ عید الاضحیٰ۔ عید النظر وہ اپنے بنی کی امت کے طور پر اور عید الاضحیٰ حضرت ابراہیم  
کی ملت ہونے کے اساس سے مناتے ہیں۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ہجرت

حضرت ابراہیم علیہ السلام بابل کے قصبه فدان آرم میں پیدا ہوتے تھے اور وہی سے اپنے  
اپنی دعوت کا آغاز کیا۔ والدتے گھر سے نکلنے کی دھمکی دی۔ اپنے خود پر نکل کھڑے ہوئے اور کہا میرا  
پر درگار خود ہی میرے لیے راستہ کھول دیے گا، اب دیلائے فرات کے مغرب میں کلانیوں کی لبٹی میں  
گئے۔ وہاں سے پھر عازل گئے۔ ان اسفار میں اپنی بیوی حضرت سارہ اور بھتیجی حضرت لوط علیہ السلام  
ساتھ تھے۔ یہاں سے اپنے فلسطین پیٹے تھے اور اس کے مغرب میں آباد ہوئے ان دولوں یہاں تنقائی  
حکومت بھی کچھ عرصہ یہاں رہنے کے بعد اپنے نامیں چلے گئے اور وہاں سے مصر سینے اور راجحی اپنے کا

سوز جاری تھا۔ مصر کے حکمران فرعون کہلاتے تھے۔ فرعون نے حضرت سارہ کو اپنے پاس رکنا چاہا۔ لیکن اس نے کچھ ایسے ہمارے غبی دیکھیے کہ اپنی بات چھوڑ دی اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کو من ان کی بیوی سارہ کے جانے کی اجازت دی۔

پرانے عہد نامہ میں یہ واقعہ یوں کھلائے ہے۔

پھر خداوند نے فرعون اور اس کے خاندان کو ابراہیم کی بیوی سارہ کے سبب بڑی ماردی اب ت فرعون نے ابراہیم کو بلا کر اس سے کہا کہ تو نے مجھ سے یہ کیا کیا کیوں نہ جایا کہ یہ میری ہجرہ ہے۔ تو نے کہا کہ وہ میری بہن ہے یہاں تک کہ میں نے اُسے اپنی ہجرہ بنانے کے لیے لیا۔ دیکھ یہ تیری ہجرہ حاضر ہے اس کو لے اور چلا جا۔

شاہ مصر کر جب حب ابراہیم علیہ السلام کی بذرگی کا احساس ہو گیا تو اس نے اپنی بیٹی ہاجرہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیتا کہ یہ سارہ کی خدمت کرے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ حضرت ہاجرہ دونڈی معنی جاریہ تھیں۔ نہیں اُن کے لیے اگر کہیں باندی کا خط ہے تو وہ صرف خدمت گزار کے معنی میں اور یہ صحیح ہے کہ شاہ مصر نے اپنی بیٹی ہاجرہ اپ کو لے چکی بی بی حضرت سارہ کی خدمت کے لیے دی تھی۔ حضرت سارہ کی عمر اس وقت شتر کے قریب تھی۔

نوٹ ایسی ہی علماء اس پر بڑا اصرار کرتے ہیں کہ حضرت ہاجرہ اپنی اصل میں باندی تھیں۔ یہ درست نہیں ہے وہ شاہ مصر کی بیٹی تھیں اور ایک شاہی خاندان کی ازاد عورت تھیں۔ مولانا غلام رسول چڑیا کوئی نہے اس پر براہین باہرہ فی حریتہ ہاجرہ ایک مستقل کتاب لکھی ہے۔ علامہ سید سیفیان ندویؒ نے بھی ارض القرآن کی دوسری جلد میں اس پر بحث کی ہے۔ حضرت مولانا خوط الرحمن سید ہارویؒ نے بھی ان کا ذکر کیا ہے۔ اس موضوع پر مسیحی علماء کے دلائل خاصے کمزور ہیں۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بیویاں

تورات میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ایک تیری بیوی قطورہ کا بھی ذکر ملتا ہے۔ اسی سے بزر قطورہ چلے۔ پرانے عہد نامہ کی کتاب پیدائش باب ۲۵ میں ہے کہ قطورہ کے بطن سے حضرت ابراہیم کے چھ بیٹے ہوتے ان میں ایک کا نام میان محتاجس کے نام سے اصحاب میں چلے۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ ایک سے زیادہ بیویوں کا تصور عہد خاضر کے سماں توں کی ایجاد نہیں ہے۔ کثرت ازدواج کی روایت حضرت ابراہیم سے پہنچے سے چلی آ رہی ہے اور اس میں ہرگز کوئی عیب کا پہلو نہیں یہ صرف پندوں اور درندوں میں چلا آ رہا ہے کہ ایک نر اور ایک مادہ کے جوڑے ہیں۔ درند جو جائز اور حیوانات انسانوں سے ماؤں ہیں ان چریا یوں میں اپ کریں پابندی کہیں نظر نہ آئے گی۔ انسان کی فطرت ان کے ہاں پلنے والے جانوروں اور مردوں مرغیوں میں بھی ممکن نظر آتی ہے۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ انسان اپنی فطرت میں شروع سے دیگر حیوانات اور پرندوں سے کچھ مختلف چلا آ رہا ہے۔ پھر نبیوں کا اس پر عمل اس کی بھی تصدیق کرتا ہے کہ ایک مرمر کے لیے زیادہ بیویاں ہوں۔ اس میں ہرگز کوئی عیب کا پہلو نہیں ہے۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام علم

ملت ابراہیم کے مورث اعلیٰ ہونے کی حیثیت سے اپ کا علمی مقام بہت اور سچا تھا۔ چنانکہ حضرت خاتم النبیینؐ جن کا انتیاز دائرہ نبوت میں علم پر ہو گا اور امام بعثت معلمؑ کا اعلان ہو گا۔ اپ کی اولاد میں ہونے والے تھے۔ اس لیے اپ کی حقائق اشیاء کے لیے جستجو فطری بھی حضرت خاتم النبیینؐ کی دعا اللہ ہم ادنی حقائق الایشیاء کما ہی اس نسبت کی ایک تاثیر تھا اور اپ کا یہ ذوق طلب بہت اور سچا تھا۔ اللہ تعالیٰ کی تمام صفات پر یقین رکھنے کے باوجود اپ کی طلب رب ادنی کیف تھی الموقی؎ اپ کے طبعی ذوق کا ایک سوال تھا۔ اپ علم یقین اور عین یقین کے بعد حنفی یقین میں لہذا چلتے

نئے اسی کر اپ نے طہا نیت قلبی بتایا۔

اپ کی نقبت استدلال بہت اُدھی تھی۔ اپنے الد کے سامنے جس طرح اپ نے بُردن کی عاجزی اور درمانگی ثابت کی اور اجرام فکی کی پستش کرنے پر ستاروں، چاند اور سورج کے بدلتے حالات سے استدلال کیا وہ اپنی مثال اپنے ہے جو غروب ہوا اور مغرب مغرب ہجوب ہوا اور یاد یہ اذ خود ظاہر تھا کہ محبوب ہبود نہیں ہو سکتا۔ مفرد حیات و ممات کا سلسلہ نہ سمجھ پائیا اور دعوے کیا انا احی دامت ترا اپ نے اس کی ذہنی سطح پر مطلع ہونے کے بعد اس مضمون سے جس طرح ان اللہ یاؤ فی الشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ کہہ کر فؤاد بھا من المغرب کا مطالبہ کیا تو نمرود کی شکست طشت اذ با مہوم ہو گئی۔ قرآن کریم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے جو علمی موضوعات قرآن کریم میں ذکر کیے ہیں ان کی روشنی میں اگر اپ کو علم مناظرہ کا امام مانا جائے تو یہ بے جا نہ ہو گا لیکن یہ وہ مناظرات متعتے جو دلوں کو نذر سمجھتے تھے ایسے نہیں جو آج کل ہرتے ہیں ان میں خدمت و فتور کے سوا کچھ نہیں ملتا۔ تاہم یہ ضرور ہے کہ اہل باطل سے مناظرہ کرنا سنت انبیاء ہے اور کسی شخص کو علم کی اس لائن کا اختلاف رواں نہیں۔ اللہ مصل علی محمد و ولی آل محمد مکاصلیت علی ابراہیم و علی ابراہیم انک حمید محبید۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دو بیٹے اور ایک بختیجہ

### حضرت اُطھ علیہ السلام

حضرت لوط بن هاران حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بختیجے اور شاگرد تھے۔ حضرت ابراہیم پر سب سے پہلے اپ ایمان لائے اور اپ ہجرت میں بھی حضرت ابراہیم کے ساتھ رہے۔ حضرت لوط مصیر میں حضرت ابراہیم کے ساتھ تھے۔ اپ اہل سے ہجرت کر کے شرق اردن چلے گئے۔ اپنے یہاں عامورہ اور سردم کی بستیوں میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شریعت کی روشنی میں الس کے نام کی آواز دیتے رہے۔ اردن کی ایک جا باب اب بھی بحر لوط موجود ہے اسے بحر بھی کہتے ہیں۔

سوم میں ایک ایسی فاحش براہی پانی گئی جو شرفِ انسانی کے کیسر خلاف تھی۔ حضرت لوط نے انہیں اس سے منع کیا۔ اس کے جواب میں انہوں نے حضرت لوط کو وہاں سے نکالنے کی مہماںی اور ان کی پاکیزگی کو وہ اپنائے کے لیے تیار رکھئے۔

پہلی سورۂ ذاریات میں ہے کہ پھر اس قوم پر عذاب آیا اور خدا کی طرف سے ان پر پھرول کی بارش ہوئی۔ جو فرشتہ ان پر عذاب اٹا رئے کے لیے مامور ہوتے وہ وہاں جاتے ہوئے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس بھی بھڑک رہے یہیں وہ واقعہ پیش ہوا کہ حضرت ابراہیم نے ان کے لیے صیافت کا سامان کیا تھا کیونکہ فرشتہ تھے کھانا دکھانے کے۔

حضرت لوط علیہ السلام پر کوئی خیال شریعت نہ اتری۔ اب پ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شریعت کے کہی ان اقوام کی طرف بھیجی گئے تھے۔ قرآن کریم میں سورۂ اعراف، سورۂ ہود، سورۂ العنكبوت، سورۂ الشعرا، اور سورۂ الذاریات میں ان کا ذکر ملتا ہے۔

فرشتہ جب ان پر عذاب اٹا رئے کے لیے وہاں پہنچے تو حضرت لوط اپنے خاندان کے ساتھ وہاں سے نکل گئے۔ اب کی بیری گھر سے نکلنے پر آمادہ نہ ہوئی۔ ایک ہدایت ناک چیخ اُنمی اور دیکھتے دیکھتے اس آبادی کو تھس نہیں کر دیا گیا۔ اور پرستے پھرول کی بارش ہوئی۔ یہ سارا حصہ پ سورۂ ہود میں ملتا ہے۔

قوم کے انتہائی ترد اور شدتِ مخالفت سے حضرت لوط علیہ السلام کی زبان سے یہ بات نکلی۔

لوان لی بکم قوٰۃ او اوی الی رکن شدید۔ (رپ ہود ۸۰)

ترجمہ کاش انجھیں متھیں روکنے کی قوت ہوتی یا میں ٹھکانہ پالیتا کسی زبردست پناہ گاہ میں۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا حضرت لوط علیہ السلام خدا کی مدد سے بالکل نا اسید ہو گئے تھے۔ جواب کسی پناہ گاہ کے ساتھ میں آنا چاہتے تھے، وہ پناہ گاہ اپنے قبیلے کی بھی ہو سکتی ہے۔ اور حقیقتی پناہ گاہ تو اپنے پروردگار کی ذات ہے۔ اب کے اس جملے کو ان الفاظ کے عام استعمال میں

ذلیں جس درجے کا ادمی ہوا س کے کام کے معنی اس کی شخصیت کے مطابق اور مناسب ہونے پائیں  
کسی کی کوئی بات سُن تو اچھے سے اچھے پیرا یہ میں سمجھنے کی کوشش کرنی پڑے یہ خود خاتم النبیین  
نے آپ کی اس صدائے یہ معنی کیے کہ آپ کی زبردست قوت پناہ خود اللہ کی ذات بھتی اور آپ اسی  
کے سایہ میں آنا چلتے تھے۔ آپ نے فرمایا۔

يَغْفِرُ اللَّهُ لِلْوَطَ انْ كَانَ يَا دِي الِّي رَكِنْ شَدِيدِ دَهُورِ بِهِ وَخَالَقَهُ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ لوٹ کر بچنے والے ایک بڑی پناہ آرہے تھے۔ رکن شدید ان کا  
رب امر فائق تھا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی قبر وادی نعلیں میں ہے۔ آپ نے سال عمر بیانی۔

### حضرت اسماعیل علیہ السلام

آپ حضرت ابراہیم کی خاص دعا کا مثرہ ہیں۔ عبرانی میں ایل اللہ کرکتھے ہیں۔ (سمع رُسُن لی)  
ایل (اللہ) نے۔ جب آپ پیدا ہوئے تو حضرت ابراہیم کی عمر ۸۷ سال کی تھی۔ آپ کی والدہ حضرت  
ہاجرہ کو فرشتے نے بشارت دی تھی کہ وہ بچہ بننے کی توقعات میں ہے۔  
خداوند کے فرشتے نے اسے کہا کہ حاملہ ہے اور ایک بیانے کی۔ اس کا نام  
اسماعیل رکھا کہ خدا نے تیرا دکھ سن لیا ہے۔

حضرت ہاجرہ کے بعد حضرت سارہ ہیں جنہیں بیٹے کی بشارت فرشتوں نے دی۔  
پھر خدا تعالیٰ نے حضرت ابراہیم سے کہا  
اسماعیل کے حق میں میں نے تیری سُنی دیکھ میں آسے برکت دوں گا اور اسے  
ہبہ و مند کروں گا اور اس کو بہت بڑھاؤں گا اور اس کے بارہ سو دار پیدا ہوں  
گے اور اس کو بڑی قوم بناؤں گا۔

لے صحیح بخاری جلد امداد ۲۷۳ لے کتاب پیدائش باب ۱۶ آیت۔ تہ ایضاً باب، آیت ۲۰۔

اس پر ایہ بیان پر غدر فرمائیں۔ اس کے پیش نظر کیا حضرت ہاجرہ کے باندھی ہونے کا کیا ادنیٰ تصور بھی ہو سکتا ہے۔ کیا کبھی رندیوں سے بھی سردار پیدا ہوتے ہیں۔ الشرعاً جس کو آبرُو مند کریں کیا اس کے بارے میں لونڈی کا بیٹا ہونے کا خیال کیا جا سکتا ہے۔ اگر کسی جگہ حضرت ہاجرہ کے لیے حضرت سارہ کی خادمہ ہونے کے الفاظ لکھیں تو اسے حضرت ابراہیم کا اعزاز لکھیں۔ شاہی خاندان کی ایک بیٹی ان کی اہلیت کی خدمت کریں۔ پھر حضرت ہاجرہ کا مکہ مکرمہ ہجرت کر جانا اس کی تائید کرتا ہے کہ وہ ان کی لونڈی ہرگز نہ تھیں۔ لونڈی ایک مستقل زندگی نہیں رکھتی جو حضرت ہاجرہ کو کہیں حاصل تھی۔ سید القوم خادم مھموں سرداری اور خدمت دونوں باقیں جمع ہیں اور یہاں کسی کے غلام ہونے کا تصور نہیں۔

### حضرت ہاجرہ کی مکہ میں تشریف آوری

اللہ کے حکم سے حضرت ابراہیم حضرت ہاجرہ کو کچھ چھوڑ گئے۔ حضرت اسماعیل ان دنوں شیخوار تھے۔ انہیں پایس لگی تو ان کے لیے نہ مزم کا چشمہ جاری ہو گیا۔ اس چشمہ کو دیکھ کر وہاں بنو بیرہم اباد ہوئے جنہت ہاجرہ نے ان میں حضرت اسماعیل کی شادی کی اور آپ اپنے معاملات طے کرنے میں پوری ازادی تھیں۔ کسی کی باندھی نہ تھیں۔ قرآن کریم میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی صدا ملا خلطہ فرمائیں۔

ربنا انى اسكننت من ذقنى بيتي بواد غير ذى ذرع عند بيتك المحرم.

(پا ابراہیم، ۳)

ترجمہ۔ اے رب میں نے اپنی اولاد کو ایک ایسی وادی میں لا بسا یا ہے جہاں پچھنہیں اگتا تیرے حرمت گھر کے سامنے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے یہاں (کہیں) آنے جانے کا سفر فائم رکھا یہاں تک کہ وہ ماقعہ پیش آیا۔ جب ابراہیم علیہ السلام حضرت اسماعیل کو اللہ کے حکم کے تحت ذبح کر لے

کے لیے ہے گئے۔ اللہ تعالیٰ کا کرم حضرت اسماعیل کے شامل مال ہوا اور وہ بیفراز دعویٰ ہوتے ذیلیں اللہ کی شان پا گئے۔ یہ واقعہ مکہ کے قریب منایں پیش آیا۔ حضرت ابراہیم کو حضرت اسماعیل کو قربانی کے لیے لے جاتے وقت علم نہ تھا کہ اللہ تعالیٰ اسماعیل کو زندہ واپس بھیجن گے۔ وہ مسلم غیب نہ رکھتے تھے۔ وہ واقعی انہیں قربانی کے لیے لے کر گئے تھے۔

## حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل دلوں نے کعبہ کی تعمیر کی

وَذِي رُفْعَةِ إِبْرَاهِيمَ الْمُرَاكِدُونَ الْمُعَاصِلُونَ (۱۲۸) رَبُّ الْبَرَّةِ

ترجمہ۔ اور جب ابراہیم اور اسماعیل بیت اللہ شریف کی بنیادیں اٹھا رہے تھے۔

حضرت اسماعیل کے بارہ بیٹے ہوتے جن سے بارہ قبیلے بنے۔ ان میں زیادہ دو مشہور ہوتے۔ ۱۔ بنیوت۔ ۲۔ قیدار۔ ان کی اولاد اصحاب الجماعت اور اصحاب الرس کے نام سے بھی موسوم ہوتی۔ دوسری طرف حضرت ابراہیم کی اولاد حضرت یعقوب بن اسحق سے چلی۔ حضرت یعقوب کے بھی بارہ بیٹے ہوتے جن میں دو حضرت یوسف اور بنیامن کی والدہ اور بھتیں۔

حضرت اسماعیل رسول اور بنیت تھے ۱۳۶ سال عمر پائی جرم میں دفن ہوتے۔ ان کی والدہ کا قبر بھی جرم میں کسی عجائب ہے۔

## حضرت اسحق علیہ السلام

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی عمر جب سو سال کی ہوئی تو حضرت مارہ کے ہاں حضرت اسحق پیدا ہوتے۔ جس طرح فرشتہ حضرت مارہ کے پاس حاضر ہوا تھا فرشتہ حضرت مارہ سے بھی سماں ہوتے قرآن کریم میں پڑا ہر دا پا ابھر، اور پاں الذاریات میں حضرت اسحق علیہ السلام کا ذکر موجود ہے۔ حضرت اسحق پیدا ہوتے تو حضرت ابراہیم نے ۲۰ مٹھوں دلن ان کے غتنے کی سنت ادا کی۔

حضرت ابراہیم نے حضرت الحنفی کی شادی اپنے نامہ مان ہیں کی، اب کی بیوی کا نام رفتہ مختا۔ حضرت الحنفی کے ہائی درجہ وال بچے پیدا ہوتے۔ عصیو اور یعقوب۔ اس وقت حضرت الحنفی کی عمر ساٹھ سال تھی، حضرت یعقوب اپنے مامل لا بان کے پاس چل گئے اور عصیو اپنے چاہضت سماں میں کے پاس چلے آئے۔ حضرت الحنفی کے جانشین حضرت یعقوب ہوئے ان کا لقب اسرائیل تھا، یہیں سے بن اسرائیل کا سلسلہ چلا۔

## حضرت الحنفی اور حضرت اسماعیل میں زیادۃ تاریخی شرف کس کا

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ حضرت اسماعیل حضرت ابراہیم کی دعا کا ثبوت ہے اور اب پروردہ سال تک اپنے والد کے واحد اکیلے بیٹے رہے۔ خیر البقاع فی الارض (زمین کے سب سے بہترین قطعہ زمین) کی تولیت اب نے پانی اور کعبہ کی بنیادیں اپنے والد کے اہتمام میں آپ نے ہی اُحْمَان اور حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے جدا علی ہونے کا شرف بھی اب کے نام ہی رکھا۔ تاہم اس سے انکار نہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اپنے گھر کا چراغ حضرت الحنفی علیہ السلام اور ان کے بعد حضرت یعقوب علیہ السلام سے روشن ہوا۔

سیچی ملدا، کہتے ہیں کہ قرآن میں حضرت الحنفی کی بشارت بایں طور مذکور ہے کہ اب بھی ہوں گے حضرت ابراہیم کو بیٹے کی خبر دی گئی جو بنی ہود کا اور حضرت ابراہیم کو جب اسماعیل کی بشارت دی گئی تو فرمایا فبشرناہ بنلام حلیم، ہم نے اسے ایک بُردارڑ کے کی بشارت دی۔

## دونوں بشارتوں میں فرق کی وجہ

جب اللہ تعالیٰ حضرت ابراہیم کو اسماعیل کی بشارت دے رہے تھے تو علم الہی میں تھا کہ ایک وقت آئے گا جب اللہ تعالیٰ ابراہیم سے اسی بیٹے کی قربانی ناگزین گئے اور وہ اسماعیل کا رکپن ہو گا، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ایک روز کے کی بشارت دی۔ یہ نہ تبلایا کہ وہ بنی ہود کا تاکہ قربانی کے

کے وقت حضرت ابراہیم کو یہ گمان نہ گز رے کہ اللہ تعالیٰ نے تم مجھے اس کے بھی ہر نے کی بذریعے رکھی ہے۔ اس لیے لا ذمایہ ایک محسن امتحان ہے حتیٰۃ اسماعیل ذریعہ نہ ہر کا بذات کی عمر تک پہنچے گا۔ اس صورت میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی قربانی کا حق ادا نہ ہوتا۔ یہ واقعہ محسن ایک ڈرامہ ہو کر رہ جاتا۔ حضرت اسحق علیہ السلام کی قربانی نہ مائشیتی محتی۔ اس لیے پہنچ سے بتا دیا گیا کہ یہ بھی ہر گا۔ ان کے بارے میں علم الہی میں کوئی ایسا دریافتی سر معلوم نہ تھا۔

حضرت موسیٰ پر بھی کوئی ایسا وقت نہ آتا تھا۔ اس لیے ان کی والدہ کو بھی پہنچ سے بتا دیا گیا کہ یہ بھی ہر گا۔

انوار ادنه اللیک و مجاولوہ من المرسلین۔ (بیان القصص)

ترجمہ۔ بے شک ہم اسے تیرپی طرف پھیر دیں گے اور اسے پیغیر بنایں گے۔

## حضرت یعقوب علیہ السلام

تاریخ انبیاء میں حضرت یعقوب علیہ السلام بھی ایک مرکزی حیثیت کے لئے ہیں جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد حضرت یعقوب علیہ السلام تمام سدیں بی اسرائیل کے جد اعلیٰ شمار کیے گئے ہیں ابھی تک ہے اسے گے بنو اسرائیل کے بادشاہ سلطنت پرے حضرت یعقوب یہود کے نام سے اپنا اعلیٰ امتیاز خالہ کرتے آئے ہیں ان کا عقیدہ ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کی اولاد کو جہنم کی آگ نہ پھرنا پانے کی ایسا الگ بھیں ہوا بھی ترقیہ دلش کے سوانح ہو گا ہم تو اللہ کے بیٹے اور اس کے مصاحبوں ہیں ۔

لَمْ تَمْسَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّاً مَا مَعْذُولَاتٍ۔ (پٰ. البقرہ ۸۰)

ترجمہ بھیں سوائے چند گنتی کے دلوں کے آگ نہ پھرتے گی۔

وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ مَنْ حَنَّ أَبْنَاءَ اللَّهِ وَأَحْبَارُهُ۔ (پٰ. المائدہ ۱۸۵)

ترجمہ اور کتاب یہودیوں اور نصرانیوں نے ہم خدا کے بیٹے اور اس کے پیارے ہیں ۔

اسرائیل اپ کا لقب بھاگیں سے بنو اسرائیل معروف ہوتے ہیں جو حضرت انجیل علیہ السلام کے دریٹے عیسیٰ اور یعقوب ایک والدہ سے تھے ان کی والدہ کا نام رابطہ تھا ان کے زیادہ چھتیے حضرت یعقوب علیہ السلام تھے اور والدہ کی محبت عیسیٰ سے محبت بھتی عیسیٰ کا نام ادوم بھی بتاتا ہے ۔

دولوں بھائی وطن میں شر ہے عیسیٰ اپنے چڑا حضرت اسماعیل علیہ السلام کے ہاں عرب پرے گئے تھے اور یعقوب اپنی والدہ کے اشارہ پر فدان آرام پرے آئے تھے حضرت یعقوب علیہ السلام کم خانیہ کی پہاڑی کے لیے معمور ہوتے تھے اپ کا ذکر قرآن پاک میں متعدد مقامات پر ملتا ہے لیکن زیادہ تر اپ دیگر انبیاء کے ساتھ عطفاً ذکر میں چند مقامات پر اپ کا ذکر خصوصی پریاریں کیا گیا ہے ۔

① اپ کی وصیت قرآن پاک میں اس طرح مذکور ہے ۔

إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتَ أَذْقَالَ لَبْنَيْهِ مَا تَقْبِدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالَ الْأَنْجَدُ لِلْمَكَّةِ وَاللَّهُ

أَبَّتِكَ إِبْرَاهِيمَ وَاسْمَاعِيلَ وَاسْعَقَ الْهَمَّا وَاحْدًا۔ (پٰ. البقرہ ۱۳۳)

ترجمہ۔ حضرت یعقوب پر جب سفرِ آخرت کا وقت آیا۔ اپنے اپنے بھیوں سے کہا  
میرے بعد تم کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے کہا اپ کے خدا کی اور اپ کے  
ابا حضرت ابراہیم اسکا میل اور اخْلَق کے خدا کی اور سب کا خدا ایک ہی ہے۔

(۲) اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں حضرت یعقوب کے علم کی بھی تعریف کی ہے۔

وَانَهُ لِذُو عِلْمٍ لَمَاعْلَمْنَا وَلَكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ۔ (آل یوسف ۲۸)

ترجمہ۔ اور وہ ہمارے بتانے سے علم والا ہوا لیکن اکثر لوگ جانتے ہیں۔

علم تعبیر میں حضرت یوسف علیہ السلام کے مرتبہ سے کون اگاہ نہیں۔ لیکن خود حضرت یوسف کو اس  
فواب کی عام اشاعت سے روکنے والے کون ہیں؟ یہی حضرت یعقوب علیہ السلام معلوم ہوتا ہے اپ پر  
بھی یہ باب علم پوری وسعت سے کھلا تھا۔

(۳) جن پیغمبروں کو قرآن نے اولیٰ الایدی والاصدار کہا ہے ان میں اپنے بھی ہیں۔

وَأَذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَاسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ اولیٰ الایدی والاصدار۔ (آل یوسف ۲۵ ص ۲۵)

ترجمہ۔ اور یاد کریں ہمارے بندوں کو ابراہیم، اخْلَق اور یعقوب کو یہ سب باختصار والے  
تھے اور آنکھوں والے تھے۔

(۴) اپنے ایک دسیخ سنہ اولاد کے مردث اعلیٰ میں قرآن کریم میں جن انبیاء کو اللہ تعالیٰ نے اس  
کے ذکر سے مدد کر کیا ہے ان میں اپنے بھی ہیں جیسے آل ابراہیم، آل یعقوب۔  
حضرت ذکریا علیہ السلام نے جب بیٹی کے لیے ذمکر کہا تھا۔

يَرْثِي وَيَرْثِ مُحَمَّدٌ آلَ يَعْقُوبَ۔ (آل یوسف ۲)

وَعَلَى آلِ يَعْقُوبَ۔ (آل یوسف ۲)

ترجمہ۔ وہ میراوارث ہو اور آل یعقوب کا وارث ہو۔

حضرت ذکریا علیہ السلام کا بیٹا ساری آل یعقوب کا وارث کیسے ہو سکتا ہے۔ حضرت یعقوب کے  
تو خود اپنے بارہ بیٹے تھے جیساں وراثت مالی مزاد نہیں بیٹاں وراثت علمی مزاد ہے اور انبیاء کی میراث

یہی ہوتی ہے حضرت یعقوب علیہ السلام جب حضرت یوسف کے پاس میراث تے راپ کے ساتھ کہنے کے ۲۰ افراد تھے۔

### حضرت یعقوب کی ازواج و اولاد

حضرت یعقوب کے ماں و لامبیان کی دو بیٹیاں لیتہ اور راحیل اپ کے نکاح میں تھیں اور ان دونوں کی دو باندیاں زنما اور بیٹا بھی ان کے ساتھ تھیں۔ اپ کی ان سب سے اولاد ہوتی۔ اپ کی والدہ راحیل کو بہت پاہتی تھیں۔ ان کے لئے بن سے حضرت یوسف اور بنیابین پیدا ہوئے۔ اس پر منظر میں ان دونوں اپ کی زیادہ نظر عنایت تھی۔

یقشیرات قرآن پاک میں نہیں ہیں۔ البتہ قرآن پاک میں گیارہ ستاروں کی حضرت یوسف علیہ السلام کو سجدہ کرنے بتایا گیا ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ اپ کے بارہ بیٹے تھے اور ایک حضرت یوسف کا حقیقی بھائی تھا جسے اپ نے ایک تبریر سے اپنے ہاں ٹھہرایا تھا۔

حضرت یعقوب علیہ السلام کے وقائع حیات کا حضرت یوسف کے حالات سے ملیجہ ذکر بہت کم تھا ہے۔ حضرت یوسف کے وقائع حیات کو قرآن کریم نے احسن التفصیر کیا ہے جو مناسب نہ ہو گا کہ ان سے متعلق باقی مباحث حضرت یوسف کے تذکرہ میں ذکر کیے جائیں۔ حضرت یعقوب کی اولاد میں آگے بہت لادی اور سیہوں کی نسلیں ہیں چلی۔ حضرت یوسف کی اولاد میں آگے کوئی بنتی نہ ہوا۔ حضرت یعقوب علیہ السلام کے وہاروں لادی میں یعنی ہمیں سے تھے۔ اور حضرت یوسف کی اولاد میں آگے کوئی بنتی نہ ہوا۔ حضرت یعقوب کی اولاد میں سے اس پر ہم حضرت یعقوب علیہ السلام کا تذکرہ ختم کرتے ہیں۔

### حضرت یوسف علیہ السلام

وَلَمْ يَجِدُ كُمْ يُوسُفَ مِنْ قَبْلِ بَالْيَنَاتِ فَازْلَمُ فِي شَيْءٍ هَا جَاءَكُمْ بِهِ حَقُّ اذْهَلِ قَلْمَان  
لَنْ يَعْثِثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا كَذَلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ مِنْ هُوَ مُصْرِفٌ هُوَ قَاتِلٌ (۲۲) المون

ترجمہ۔ اور سبے شک مکہ مبارے پاس یوسف بھی واضح دلیلوں کے ساتھ آتے ہیں تم اس کے لائے پیغام میں شک میں ہی اس ہے جب ان کی دفات ہیقی تو تم نے کہا اب ان کے بعد اللہ کوئی رسول نہ بھیجے گا، اسی طرح گمراہ کرتا ہے ان لوگوں کو جو حد سے بڑھنے والے ہیں شک کرنے والے

جب طرح حضرت ابراہیم سے ایک سدلہ آرہ تھا اب وہ حضرت یوسف پر کروک گیا حضرت ابراہیم حضرت الحق حضرت یعقوب حضرت یوسف کیے بعد یگرے زیب رسالت ہر تے مگر حضرت یوسف کی اولاد میں یہ سدلہ آگے نہ چلا اب جو لوگوں نے کہا کہ ان کے بعد اشر تھامی کسی کو رسول نہ بنائیں گے اس سے مراد خاص حضرت یوسف کی اولاد میں رسالت کی نفعی بھی یہ نہیں کہ انہوں نے حضرت یوسف کو خاتم النبیین سمجھ لیا تھا یہ کہ ارضی میں اہمیتی نبی ہیں خود ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان چار بیٹوں کو ایک سدلہ میں ذکر کیا ہے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں ۔۔

الکوئی بن الکوئی بن الکوئی بن الکوئی یوسف بن یعقوب بن الحلقی بن ابراهیم

حضرت ابوہریرہ روایت کرتے ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا ای انسان اکر گھر سب سے زیادہ کریم لوگ کون ہیں ؟ آپ نے فرمایا اکرم مہم عند اللہ اتفاہم جوان میں سے زیادہ مستحق ہو گا ادھی سب سے زیادہ کیم ہے انہوں نے کہا حضور ہم یہ نہیں پوچھ رہے ہیں اس پر آپ نے کہا فاکرِ الناس یوسف بن بنی اللہ بن بنی اللہ بن خلیل اللہ

ترجمہ۔ لوگوں میں سب سے زیادہ کریم اللہ کے بنی یوسف ہیں جو بنی کے بیٹے میں بنی کے پوتے ہیں اور حضرت ابراہیم خلیل اللہ کے پوتے ہیں۔

وہ لوگ کہنے لگے ہم یہ بھی نہیں پوچھ رہے ہیں اپنے ان سے پوچھا تو کیا تم عرب خاندانوں کے بارے میں پوچھ رہے ہو ؟ انہوں نے کہا ہاں پھر آپ نے فرمایا۔

فِنْ مَعَادِنِ الْعَرَبِ تَسْأُلُونِي قَالَ أَنْتَمْ قَالُوا نَحْنُ حُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ خَيَارُكُمْ فِي  
الْأَصْلَامِ إِذَا فَقَهْوْا

ترجمہ تم میں بوجاہلیت کے درمیں اپنے لوگ تھے اسلام میں اگر بھی وہی سب سے  
اچھے رہیں گے جب وہ سمجھ جائیں۔

(نوٹ ۱) اسرائیلوں کے یہ کہنے کی کہ اب حضرت یوسف کے بعد کوئی بنی اسرائیل کے گا ایک یہ  
دربھی ہو سکتی ہے کہ آنفلونز اس خطرے سے بے غم ہو جائیں کہ بنی اسرائیل میں ایسے بنی ہوں گے  
جو بادشاہ بھی ہوں گے (جیسا کہ حضرت داؤد اور حضرت سليمان بعد میں ہوتے) اس صورت میں آنفلونز  
کو اندیشہ خٹا کا بکھرنا حکومت ان کے ہاتھ سے جاتا رہے گا ہو سکتا ہے اسرائیلوں لے آنفلونز  
اس اندیشہ کو دور کرنے کے لیے یہ عقیدہ وضع کر لیا ہو کہ اب ان میں حضرت یوسف کے بعد کوئی پسغیرہ نہ  
گا، فرعون کا یہ اندیشہ سنن نبائی کتاب التفسیر کی حدیث فتوح میں مذکور ہے۔  
(نوٹ ۲) یہاں جو حضرت یوسف کے مہرات کا ذکر ہے یہ کیا کیا تھے قرآن کریم میں ان کی تفصیل  
نہیں ملتی یہاں صرف ان کی حکایت ہے۔

### فلسطین اور مصر میں تاریخی ربط

حضرت ابراہیم حضرت اختن اور حضرت لیقب کا دلن فلسطین تھا یہیں ان کی اولاد ہوئی۔  
تاریخ بنی اسرائیل کے سب سے نمایاں پیغمبر حضرت موسیٰ کو مصر میں دکھاتی ہے کہ آپ وہیں پیدا ہوئے  
اور وہیں آپ کے فرعون سے معرکے پیش ہئے یہ کیہے ہوا کہ بنی اسرائیل قبیلوں کے پہلو بہ پہلو مصری  
نظر رکھتے ہیں یہ حضرت یوسف علیہ السلام کا مقصد ہے جو فلسطین اور مصر میں بڑا پیدا کرنا ہے قرآن کریم  
میں حضرت یوسف کے مصر جانے کا دافعہ نہ کہ نہ ہوتا تو پتہ نہ چلا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام مصر میں  
کیوں پیدا ہوئے؟

## حضرت یوسف مصر کیسے پہنچے؟

اللہ تعالیٰ نے حضرت یعقوب علیہ السلام کی اولاد میں حضرت یوسف کو بہت سے ظاہری اور باطنی کمالات سے نوازا تھا اور باپ کی نظر میں بھی اپنے زیادہ مانوس تھے۔ اپنے والدہ حضرت یعقوب کی والدہ کی چھتی بہو تھیں اور ان کا عین معمول اش پرور سے خاندان پرخاکمال کو حمد کار منا بھی کرنا پڑتا ہے اور یہ صورت حضرت یوسف کو بھی پیش آئی۔ بھائیوں نے ایک سیر کے بہانے حضرت یوسف کو والد سے لیا اور جنگل میں ایک کنویں میں گردایا۔ بھائی انبیاء موت کے پسروں کے والپر کے والپر گئے اور باپ کو بتایا کہ ایک جنگلی درندے نے یوسف کو بچاڑکھایا ہے اور اپنے کمیں خون آؤ کر کے سامنے رکھ دی۔

یہاں کیا صورت حال پیش آئی اسے ابھی ایک طرف رکھئے، اور دیکھئے حضرت یوسف پر کیا گزری؟ اس کنویں کے پاس سے ایک قافلوں کو دارپانی لیتھے کہ لیے کنویں پر پہنچا کنویں میں حضرت یوسف کے چاند جیسے چہرے پندرہ پی۔ انہوں نے اپنے کنویں سے نکلا اور غلام بناؤ کر سامنے لے گئے۔ انبیاء مصر اتنا تھا، اس طرح بندوسریل کا یہ سپاٹر مصراوی زمین پر اٹا۔ کنویں سے نکالنے والے محنتیں کے احساس احسان سے اپنے ان سے بھاگ کر اپنے ہاں آنے کی کوشش نہ کی اپنے محض کے آگے سراپا القیاد بن گئے۔ یہ نہ سوچا کہ والد پر کیا گزرے گی۔ خیال کیا اور بھائی بھی تو اپنے کے پاس موجود ہیں۔

لیعنی ردا ایامت میں ہے کہ حضرت یوسف کے کچھ بھائی اس قافلہ کے کچھ دوڑے کی راہ کا برمیت لے چھاپا یا ہے ہمارا بھاگ کا ہوا غلام ہے۔ (رواه مجاہد)، اس پر ان لوگوں نے کہا۔ یہ ہمیں دے دو اور ثابت نہ لو، قرآن کریم میں ہے۔

واسر وہ بصناعة... و شروه بثمن بخ دراهم معدود ده۔ (ب یوسف ۲۰)

ترجمہ۔ اور انہوں نے اس روڑ کے کچھ بھاپا لیا مال سجدت سمجھ گر... اور یقین آئے اس کو بھائی نہایت ناقلوں قیمت میں چنگیگتی کے درمیں۔

سو ان حالات میں ان کا بھاگ کر اپنے گھر آ جانا کئی احسان کا مل نہ تھے اور ان کی شرافت

اپنے محسنوں سے بھی بے دفاعی نہ چاہتی تھی۔

## مصر میں آپ پر کیا حالات گزرے؟

جب آپ مصر لئے گئے تو مصر کے اہمیت بازار میں لے گئے۔ وہاں مصری فوجوں کا ایک افسر کھڑا تھا، اس نے آپ کو دیکھتے ہی مذکوری قیمت پر خرید لیا۔ حضرت یوسف اس کے مابین بیویوں کی طرح پتے ہے۔ بہبی آپ جوان ہوئے تو کہیں آپ پرندہ کی طرف سے نہت آتی۔ اس افسر نے جسے عزیزِ مصر کہا گیا ہے، اپنی بیوی کو پہنچے ہی کہہ دیا کہ اس سے فلاںوں کا سامعاء نہ کرنا اس کی مزدوریوں کا، چنانظام کرنا ہو سکتا ہے کہ سبیانوں میں۔ (دیہ افسر لارڈ رٹھا)۔

وقال الذى اشتراه من مصر لامراته اكره مثواه عسى ان يتفعلوا و يستخذلوا  
و يكذلوك مكتال يوسف في الناس ولتعلمه من تاريل الاحاديث والله غالب  
على امره ولكن اكثرا الناس لا يعلمون ولما بلغ اشد ما تبله حكماء على۔

(رپ ۲۱ یوسف)

ترجمہ اور جس نے اسے بازار میں خرید کیا۔ اس نے اپنی بیوی سے کہا۔ سے عزت سے  
ٹھہرایا۔ یہ ہمارے کام ہتے یا ہم اسے بیٹھانا ہیں۔ اسی طرح ہم نے یوسف کو اس  
مکہ میں قبضہ دیا اور اسے علم تعبیر بھی دیا اور اسدا پنا کام جیت کر دیتا ہے لیکن اکثر  
لوگ اس کے جیتنے کو جانتے ہیں اور جب وہ اپنی جوانی کو پہنچا تو ہم اسے علم نہ رہہ  
اور ہم سالت دیا۔

## عزیزِ مصر کے محل میں حضرت یوسف کی آدمائش

عزیزِ مصر کی بیوی راعیل (ذیلخا) آپ کے حسن و شباب کی تاب ملا سکی اور یہاں حضرت یوسف  
کو ایک کڑی آدمائش سے گزرنا پڑا۔ قرآن کریم میں ہے۔

ولقد راودته صفت نفسہ فاستعصم۔ (پ یوسف ۳۲)

ترجمہ۔ اور لینا چاہا اس عورت نے اس سے اس کا جی سوائے اپنی شانِ ملکت سنبھال لی۔ یہ انہیاں کا مقامِ صفت ہے جو انہیں ایسے موقعوں پر سنبھالتا ہے یہ انہیاں کی صوصیت کی شان ہے۔ اس امراءہ عزیزی نے اپنی بے سبی مہنا نے کے لیے مذکوری عورتوں کو بھی حسن یوسف کی تجلیک سے بے بس کیا اور انہوں نے اپنی انگلیاں کاٹ لیں۔

غزر کیجئے سبجاتے اس کے کہ زلیخا اپنی کمزوری پر پردہ ڈالتی۔ وہ اپنے آپ کو مجبوثات کرنے کے لیے ان عورتوں سے واقعات کی میثاہات لیتی ہے اور وہ حضرت یوسف کو دیکھ کر بے غرہ ہو جاتی ہیں۔ یہ اس وقت کی صورتی تہذیب کی اپنی ہے کہ اپنی بے حیاتی پر پردہ ڈالنے کی وجہ اس کے حق میں دلائل مہیا کیے جائیں ہیں جب کسی ملک کی تہذیب اس درجہ گر جائے تو پھر اس ملک میں انقلاب ہکر رہتا ہے۔ اور غریزہ مصروف کا اقتدار حضرت یوسف کو مستقل ہو کر رہا۔

### حضرت یوسف کا معصیت پر جیل کی زندگی کو ترجیح دینا

قال رب السجن احت الی مماید عننی الیه والا تصرف عقیکیدہن اصب

الیہن واکن من الماجھلین۔ (پ یوسف ۳۲)

ترجمہ۔ کہا حضرت یوسف نے اسے سیرے رب امیرے لیے قید فانہ بہتر ہے جس کام کی طرف وہ لوگ مجھے بلارہے ہیں اگر تو مجھے سے ان کافر بزرو کے گا میں ان کی طرف مائل ہو جاؤں گا اور جاہلیوں میں سے ہو جاؤں گا۔

### دو قیدیوں کا خواب اور حضرت یوسف کی تعبیر

حضرت یوسف کے ساختہ دو اور قیدی اس جیل میں تھے۔ ان پر قیدہ چل رہا تھا۔ دو نوں نے خواب دیکھا۔ ایک نے دیکھا کہ میں انگور پختہ رہا ہوں۔ اور دوسرا نے دیکھا کہ اس کے سر پر دشیل کا

کو کہے اور پرندے اُسے کھاد رہے ہیں۔ انہوں نے حضرت یوسف سے اپنے اپنے خواب کی تعبیر لوچی۔ اپنے پہلے انہیں عقیدہ توحید کی دعوت دی اور شرک سے بچنے کی تلقین کی اور پھر بتایا کہ ہم میں سے ایک اپنے آتا کہ شراب پلاتے گا اور دوسرا کے کو سولی پر لٹکنا ہے یہاں تک کہ پرندے اس کا سرفہرست گے۔ اب ان میں سے جس کو رہائی ملی اس نے شہر جا کر آپ کے علم تعبیر کا خوب چڑھایا۔

### بادشاہ کا خواب اور اس کی تعبیر کے لیے حضرت یوسف کی تلاش

بادشاہ نے دیکھا کہ سات مولیٰ گائیں ہیں اور سات دبلي۔ اور سات بزرخوشے ہیں اور سات خلک۔ بادشاہ نے دربار والوں سے اس کی تعبیر بانگی۔ اب اس شخص کو جو جیل سے رہا ہو کر ایسا تھا حضرت یوسف یاد آگئے۔ بادشاہ نے اسے حضرت یوسف کے پاس بھیجا اور اس نے اپنے سے بادشاہ کے اس خواب کی تعبیر دریافت کی۔ اپنے اس کی یہ تعبیر بتائی۔

سات مولیٰ گائیں وہ سات سال ہیں جن میں فصلیں خوب پکیں گی۔ اور سات دبلي گائیوں سے مراء اگے سات سال ہیں جن میں قحط ہو گا تم پہلے سات سالوں میں غلہ خوب جمع کرو اور روا سے ان کے بزرخوشوں میں ہی رہنے دو تاکہ وہ خواب نہ ہو۔ اپناؤ کارہ خود رے بہت غلے سے کرتے رہو پھر جب سختی کے دن آئیں تو اس جمع شدہ غلے سے اپنی صرورتیں پوری کرتے رہو ان کے بعد پھر ایک سال ہے گا جب بارشیں خوب ہوں گی اور لوگ اسی میں اسی شوڑیں گے۔

قرآن کریم میں سورہ یوسف میں اہیت ۷۸ سے لے کر ۹۹ تک اس تعبیر کا بیان ہے۔ علم کر اللہ تعالیٰ نے عجیب سر بلندی بخشی ہے۔ دیکھئے بادشاہ ہمیں ایک تعبیر کی خاطر اپنے ایک قیمتی کا محتاج ہو رہا ہے اور اس کا قاصد جیل میں اس سے ملاقات کر رہا ہے۔ علم وہ دولت ہے جو بادشاہوں کو بھی قیدیوں کا محتاج بنادیتی ہے اور یہی وہ جو ہر ہے جس سے انبیاء و یگہ افراد انسانی میں ممتاز ہوتے ہیں۔ اس تعبیر سے حضرت یوسف علیہ السلام کے علم کا سارے نکارے نک میں بھیگیا۔ اس کے بعد حضرت یوسف علیہ السلام کی نعمت کا ستارہ چکا اور بادشاہ نے آپ کو رہا کر کے اپنے

مقررین میں بھگ دی اور کہا آج سے تو سارے ہوں ٹیکا معتقد اور معترض ہے۔ آپ نے اسے کہا۔

اجعلني على خزان الأرض أفق حفظ عليم. (سأله يوسف ٥٥)

ترجمہ مجھے ملکی خذالوں پر عامل بنادو۔ میں خوب خناخت کرنے والا اور جاننے والا ہوں۔

حضرت یوسف ملک کے باختیار حکمران کی حیثیت سے

وَكَذَلِكَ مَكَّاً لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَوَسَّأُّ مِنْهَا حِيثُ يَشَاءُ فَصَبَّ بِرْحَمَتِهِ مِنْ

نشاء ونضيئع اجر المحسنين. (٣ يوسف ٥٦)

ترجمہ اور ہم نے اسی طریقہ سنت کہ اس ملک میں با اختیار بنا دیا کہ اپنے اس میں جہاں پاہیں ہم جس پر چاہیں اپنی رحمت مستحب کر دیتے ہیں اور ہم ہمیکی کرنے والوں کا احترام اور منسکرتے۔

پھر جب کنغان میں قحط پڑا اور حضرت یوسف ملیر اسلام کے بھائی غلے کی طلب میں ہرا نکلے تو اب انہیں پچھاپا لیا گرد وہ آپ کو نہ پچھاپاں سکے۔ پھر جس طرح غلی ہو سکا آپ نے اپنے بھائیوں کی خدمت کی اور انہیں کہا کہ آئندہ آؤ تو اپنے اس بھائی کو جرباپ کی طرف سے مہماں بھائی ہے ساتھ مزروع لانا۔ ان کے بغیر ہر کوئی کوناپ تول پورا انہیں دیا جاسکتا۔

حضرت یوسف کے بھائی حضرت یوسف کے دربار میں

دنیا میں حالات بے شک اس باب کے ساتھ جلتے ہیں لیکن ان کے پچھے یقیناً ایک الہی حکمت کا رہ فراہم تری ہے جسے تنگوں کہتے ہیں یہ انسانی ارادوں کے ساتھ ساتھ عمل کرتی ہے اس کے عمل سے کبھی انسانی ارادے کو روپ نمی چاہتے ہیں جن حضرت علی المرضی "فرماتے ہیں:-

عرفت ربی بقشخ العزائم

ترجمہ۔ میں نے اراد دل کے ٹوٹنے سے اپنے رب کو پہچانا۔

حضرت یوسف کے بھائی انہیں غتم کرنا چاہتے ہی تھے تکریں الہی انہیں تختہ مصیر پلانا چاہتی تھی۔ اسباب چلتے ہے اور الہی فضیلے اُترتے رہے۔ یہاں تک کہ وہ وقت آگیا کہ یہ بھائی خود محتاج ہو کر خود اپنی کے سامنے آتے۔

اس سے ایک راہ نکوں کھلا کر دنیا میں حد کی سزا محتاجی ہے جس سے حسد کرو گے ایک دن اسی کے سامنے محتاج ہو کر آنا پڑتا ہے۔

حضرت یوسف کے سامنے جب یہ تھے تو اپ نے حالات کی دریافت کے بعد ان کی پوچھی انہیں وہ پس کر دی کہ جب تک پورے نہ آؤ گے پورا غلو نہیں مل سکتا۔ پھر بھائی اسے بھی لے کر آتے اور حضرت یوسف نے ایک تدبیر سے اپنے حقیقی بھائی کو لپٹنے ساتھ تھہر لیا۔ ان بھائیوں میں ثبااب سب سے زیادہ پریشان تھا۔ وہ اسی سوچ میں گم مقاکاب باپ کر کیا مند دھلائے گا۔

قالَ كَبِيرٌ هُمُ الْعَالَمُوا نَ ابَاكُمْ قَدْ أَخْذَ عَلَيْكُمْ مُؤْذِنًا مِنَ اللَّهِ وَ مِنْ قَبْلِ مَا  
فَرَطْتُمْ فِي يَوْسُفَ فَلَنْ أَبْرُجَ الْأَرْضَ حَتَّى يَأْذُنَ لِي إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لِي

وَهُوَ خَيْرُ الْحَالَكِينَ۔ (پا یوسف ۸۰)

ترجمہ، ان میں سے بڑے نے کہا کیا تمہیں معلوم نہیں کہ تمہارے باپ نے تم سے مذاکے نام پر عہد لیا تھا اور اس سے پہلے تم یوسف کے بارے میں نبھی ایک قصور کر کچکے ہو۔ سو میں تو اس لکھ سے ہرگز نہ جاؤں گا جب تک کہ میرا باپ مجھے اجازت نہ دے یا ادا ہی میرے لیے کی فضیلہ نہ فرماتے اور وہ بہترین فضیلہ کرنے والا ہے۔

### ادھر حضرت یعقوب پر کیا گزر رہی تھی

حضرت یعقوب علیہ السلام حضرت یوسف کے غم میں پہلے ہی پریشان تھے۔ روئتے روئتے ان کی آنکھیں بھی سینہ پہ گئیں اور بینائی جاتی رہی۔ ہاتے یوسف کی صدائُن کے دل سے اٹھتی اور پھر

بِنَفْضِ دُرْبِ جَلَقِيْ جَبْ بُوْشِ مِنْ هَتَّتِ تَوْبِهِرْ خَدَّا کَوْ يَاْوَکَرْتَے اُورْ کَتَّهَتَے۔ اُنَّا اشْکَا بَقِيْ رِحْزَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ  
وَالْعَلْمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ مَعْلُومٌ هُرْتَلَّا ہے۔ انہیں دُور سے کرنی ہمید کی کرن دکھانی دے رہی ہے۔  
اور کوئی شجاعت انتہا اور شاید اسی سہل دے آپ میں زندگی کی رہن باقی تھی۔

## اس غلظیم دنیوی سکون کے بعد حضرت یوسف کی اللہ کے حنور حاضری

حضرت یعقوب علیہ السلام کے صدر نے پڑھت یوسف کو دنیوی صرفت ملی جو کسی مرد حقیقی گاہ  
کو اس دنیا میں مل سکتی ہے۔ صدر کی حکومت ایک طرف ہوا اور حضرت یعقوب کی روحانی صرف پتی درباری طرف  
گیا۔ آپ روحانی اور مادی ہر طرح کی دولت پا تے ہوئے تھے۔ جب تک حضرت یعقوب زندہ  
رہے آپ صریح حکومت کرتے رہے۔ جب والد کی وفات ہوئی آپ انتظامی امور میں جانشین تقرر  
کر کے خود ہمہ سنف اخوت کی تیاری میں لگ گئے۔ آپ کی یہ دعا اس وقت کے آپ کے سکر قلبی کی  
دل سے اٹھی صد اے۔

رَبْ قَدْ أَسْتَيْنَى مِنَ الْمَلَكِ وَعَلَمْتُنِي مِنْ تَاوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَاطْهَرَ السَّمَوَاتُ وَالْأَرضُ  
ابْنَ وَلَهْتَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ قَوْفَنِي مَلِّا وَالْحَقْنِي بِالصَّالِحِينَ (۱۰۷ یسف ۱۰۷)

ترجمہ۔ اے میرے رب اتنے مجھے کچھ حکومت بھی دی ہے اور تاویل الاحادیث  
کا مجھے علم بخشنا اے آسمان اور زمین کے بنائے والے تو ہی میرا دلی ہے۔ دنیا اور  
اخوت میں تو مجھے اسلام پرست دے اور مجھے پہلے صالحین (حضرت ابراہیم،  
حضرت اسحق اور حضرت یعقوب) کے ساتھ ملا دے۔

جب دوسرا بھائی بھی صورہ گیا تو آپ نے بیٹل کو پھر ان کی تلاش میں بھیجا۔

يَا بَقِيْ اذْهَبْرَا فَتَعْسُوْمَنِ يُوسْفَ وَلَخِيْهِ وَلَا تَأْيِسُوْمَنِ سَوْحَ اللَّهِ رَبِّ يُوسْفَ (۸۰)

ترجمہ۔ اے میرے بیٹا جاؤ یوسف اور اس کے بھائی کی تلاش کرو اور اللہ کی حضرت  
سے نامہ مید نہ ہو۔

ان حالات سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت یعقوب نے اس بات کا یقین نہ کیا تھا کہ یوسف کو بھیڑ یا کھا گیا ہے اور وہ اللہ کے خود رپورٹ امید سے تھے کہ ایک دن یوسف سے پھر لانا ہو گا۔

### بھائیوں کی حضرت یوسف کے سامنے آخری پیشی

حضرت یوسف کے بھائی پھر قحط کے نام سے مصلحت لینے کے لئے ان کا خیال ہو گا شاید بنی ایم کر لینے میں وہ کامیاب ہو جائیں۔ اب کی بار حضرت یوسف نے بات کھول دی اور اپنے آپ کو ظاہر کر دیا۔

قالَ هُلْ عِلْمَ مَا فَلَمْ تَرَيْ يُوسُفَ وَالْخِيَهُ إِذَا تَمَّ جَاهَلُونَ قَالُوا إِنَّكُمْ لَأَنْتُمْ  
يُوسُفَ قَالَ أَنَا يُوسُفُ فِي هَذَا الْخِيَهُ قَدْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ مِنْ يَقِنٍ وَبِصَدِيقٍ  
فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْنَا إِنَّهُ عَلَيْنَا وَإِنَّ كَنَّا  
لَخَاطِئِينَ قَالَ لَا تُثْرِيبُ عَلَيْكَ الْيَوْمَ يُغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَحْمَدٌ  
إِذْ هُبَا بِقَمْصِيِّ هَذَا فَالْقَوْهُ عَلَى وَجْهِ الْجَبَرِ يَأْتِ بِصَيْلٍ وَأَنْوَفٍ  
بِالْأَكْلِمِ اجْعَمِينَ (رَبِّ يُوسُفَ ۹۰)

ترجمہ۔ اپنے کہا کیا تمہیں یاد ہے کہ تم نے یوسف اور اس کے بھائی کے ساتھ کیا کیا۔ جب تمہیں سمجھنا تھی۔ انہیں نے اب کچھ سچا نہیں اور یوسف ہی ہے، اب نے کہا ہاں میں ہی یوسف ہوں اور یہ میرا بھائی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہم اچھان کیا۔ بے شک بڑوتا ہے اور صبر کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ یہیں کام کرتا ہے۔ ان بھائیوں نے کہا جنہاً اللہ تعالیٰ نے بے شک تجھے ہم پر زبردستی دی اور یہیں کام خلا کا رکھتے۔ اپنے کہا آج تم پر کوئی الزام نہیں۔ اللہ تعالیٰ تمہیں حفظ فرمائے اور وہ سب سے زیادہ سہراں ہے۔ یہ کہتا میرے جاؤ اور میرے میرے والد کے ستر پر ڈال دو اس نے سب اپنے سب کرنے کو لے کر میرے پاس آئے۔

## حضرت شعیب علیہ السلام

حضرت یعقوب علیہ السلام کے بعد مکرہی دوست کے پیغمبر حضرت موسیٰ علیہ السلام ہوتے ہیں۔ حضرت یعقوب علیہ السلام اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بین حضرت شعیب علیہ السلام کا وادا نہ ہے۔ آپ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نسل بنو قطوفہ میں سے تھے۔

حضرت شعیب کی بعثت مدین میں ہوتی۔ اہل مدین شہری لوگ تھے اور اصحاب الائک رجیکل بن اور درشتوں کے جمہد کے معنی میں، مضافات کے دریافت کے لوگ تھے۔ مدین جگہ کے شمال مغرب اور فلسطین کے جنوب میں بھرا ہمرا در شیع عتبہ کے کنارے پر واقع تھا برب کے قافلے صرارہ شام کے سفروں میں ان بستیوں کے پاس سے گزرتے تھے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا بھی یہاں چند سال قیام رہا۔

قبلت سنین في اهل مدین ثم حجت على قدري ماوسى وأصطنعت لمنفى.

(لپٹ نظم آیت ۴۶)

ترجمہ: پھر تو مدین والوں میں کئی برس رہا تھا تو تقدیر سے یہاں آنکھا اور میں لے اپنے لیے چون لیا۔

مدین حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ایک بیٹے کا نام تھا اور حضرت شعیب علیہ السلام ہی اہل مدین میں سے تھے۔

والی مدین اخاہم شعیباً قال يقوم عبد والله ما لكم من الله عزوجل (لپٹ ہرود ۸۸)

ترجمہ: اور یہ قوم مدین کی طرف ان بھائی شعیب کو اس کے امیری قوم عبد کو دیکھ لیا تھا اسکے سرکاری ہبھوپیں دعوت تو یہ کے ساتھ حضرت شعیب کی دوسری بڑی دعوت یہ تھی کہ ناپ اور تول میں کیا ریادتی ذکر و معاملات تھیک تھیک رکھدی۔ آپ کی قوم نے آپ کو چھڑایا اور اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس کی فرمان الغاظ میں دیا ہے۔

کتب اصحاب الائمه المولیین اذ قال لهم شعیب الاستقون (پاپ الشعرا، ۱۸) ترجیح و حساب ایک نے پیغمبر دل کو جھٹلا یا جب کہ ان کو شعیب نے تم خدا سے سکریں نہیں ڈرتے۔

قرآن نے یہاں ایک پیغمبر کے جھٹلانے کے سب پیغمبروں کے جھٹلانا کہا ہے معلوم ہوا ایمان ایک بسیط حقیقت ہے ہرگا تو پورا درد کچھ بھی نہیں اس کی کوئی اندر وی تقسیم نہیں اسی طرح ایک رامہ پیغمبر فنا درج پیغمبر نہ ہوا سے پیغمبر بتانا بھی سب پیغمبروں کو جھٹلانا ہے جب انبیاء میں کسی کو لانا یا صرف انبیاء میں سے کسی کو نکلانا یہ جمیع و تفریق دونوں کفر ہیں۔

حضرت شعیب نے اپنی قوم کو دعوت توجیہ دینے کے بعد فرمایا:-

أوْفِ الْكَيْلِ وَ لَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْرِينَ وَ زُفُوا بِالْقَطْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ وَ لَا تَغْسِلُوا

النَّاسَ أَشْيَاعَهُمْ وَ لَا تَعْتَوْفُوا لِأَذْرَضِ مُضَدِّيْنَ (پاپ الشعرا، ۱۸۲)

ترجمہ: سچانہ پورا جھگڑا اور کم دینے والے نہ ہو اور صحیح ترازو سے تو لا کرو  
حمد لوگوں کو خلب چیزیں نہ دو اور نہ زمین میں فنا کر کے پھرو۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ اس کہ ارشنی پر فضلا کا موجب شرک کے بعد یہ ناپ تزل کی کمی معاشرت کی خوبی احمد لوگوں کو دھوکے سے فلوظ چیزیں دینا ہے یہ علم اور نما الصافی حقیقت میں فواد فی الواقع ہے۔

اب بیجا نے اس کے کو تم حضرت شعیب کی اس نصیحت سے سبق لیتے اُنکا گھنگھ لگکے کہیا تو پیش رہے یہ کہیے رسول ہو سکتا ہے، انہوں نے بشریت اور مبالغت میں تنا فی کا عقیدہ بنالیا احمد کلم کھلا کیا کہ اپنے بوجہ انسان ہونے کے رسول ہرگز نہیں ہو سکتے اس پھر انہیں کہا:-

فَاسْقَطْ عَلَيْنَا حَسْفَانًا السَّعَادَانَ كَمْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (پاپ الشعرا، ۱۸۳)

ترجمہ: یو ہم پر تھاں کا کوئی بھکارا لوے اگر تو واقعی دلخواہی ثابت میں بچا ہے۔

پھر حب قوم نے جھٹلا یا تران پر سائبان والے دن عذاب اُترادہ واقعی بڑے دن

کا عذاب تھا :-

فَكَذَبُوهُ فَأَخْذُهُمْ عِذَابٌ يَوْمَ الظِّلَّةِ إِنَّهُ كَانَ عِذَابُ يَوْمِ عَظِيمٍ۔ (آل الشَّرْقٍ، ۸۹)

یہ عذاب کس شکل میں آیا۔ سورہ اعراف آیت ۹۱ میں ہے۔

فَأَخْذَهُمُ الرَّجْفَةُ فَاصْبُرُوا فِي دَارِهِمْ جَمِينٍ۔ (پٰ اعراف ۹۱)

ترجمہ۔ پھر انہیں زلزلے نے اب پکڑا اب صبح کو وہ اپنے گھر میں اونچے پڑے ہوئے تھے۔

یہ دوسرا عذاب آگ کا عذاب تھا اگ کس طرح برسی مفسرین نے اسے بڑی تفصیل سے بیان کیا ہے۔ عذاب یوم الظلہ سے یہی عذاب مراد ہے۔ مابین اس کی طرح بر آیا اس سے آگ بر سی۔ نیچے سے زمین کو چھوپا جائیا اور سخت ہونا ک آواز آئی۔ اس طرح سب قدم بناہ ہو گئی متعدد آیات کے جمع کرنے سے خلاہ ہوتا ہے کہ ان پر ظلمہ، صیحہ اور رجفہ میں طرح کے عذاب آئے۔ اول بادل نے سایہ کر دیا جس میں آگ کے شعلے اور چیکاریاں تھیں۔ پھر آسمان سے سخت ہونا ک آگ چھوپا آواز آئی اور نیچے سے زلزلہ آیا۔ (ابن کثیر) ۷

### ایک قابل غور تاریخی مسئلہ

حضرت مولیٰ علیہ السلام ایک قبیلی کے قتل کے بعد صدر سے میں چلے آئے تھے میں غزوہ کی مدداری میں نہ تھا۔ وہاں آپ ایک کنویں پر آمد کرے۔ وہاں ایک شیخ کبریٰ کی دو لڑکیاں اپنے موشیوں کو پانی پالنے کے انتشار میں کھڑی تھیں۔ حضرت مولیٰ اس شیخ کبریٰ کے پاس پہنچے اور وہاں کئی سال رہے۔ شیخ کی حضرت شبیب تھی کوئی اور اس میں موجودین کو اختلاف ہے۔ مشہور بات یہ ہے کہ حضرت شبیب ہی تھے سہ اگر کوئی شبیب آئے میسر شبانی سے کمی دو قدم ہے

## حضرت موسیٰ علیہ السلام

حضرت یعقوب علیہ السلام مصر نے کے بعد تیس سال حضرت یوسف کے ساتھ رہے۔ اپنے  
کی وفات کے بعد حضرت یوسف علیہ السلام ۴۳ سال کا بیوت انجام دیتے رہے اور عمر میں  
وفات پائی۔ حضرت یوسف کے بعد بہت حضرت یعقوب کے دو بیٹوں کے خاندانوں میں چلی۔ لاوی  
بن یعقوب کے خاندان میں حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت ہارون ہوتے۔ اور یہودا بن یعقوب کے  
خاندان میں حضرت داؤد اور حضرت سلیمان ہوتے۔ تاہم یہ سب انبیاء حضرت یعقوب علیہ السلام  
کی اولاد ہونے کے ناطے انبیاء بني اسرائیل میں شمار ہوتے ہیں۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے والد عمران بن قامر حضرت یعقوب علیہ السلام کے پڑپوتے اور لاوی بن  
یعقوب کے پوتے تھے (عمران دوتا بھی طخفہ تیوں کا نام ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے والد کا نام اور حضرت  
میمی کے نام کا نام۔ حضرت مریم ابھی کی بیٹی تھیں۔ دونوں خاندانوں کے درمیان ہزار سے زیادہ  
سالوں کا فاصلہ ہے)۔

## مصر میں بنا اسرائیل کی حیثیت

بنا اسرائیل حضرت یوسف کے زمانے سے ہی مصر میں آباد ہرگز تھے۔ حضرت یوسف  
نے اپنا جانشین اسرائیلیوں میں سے مذہبیا اور حکومت پھر مصریوں کے پاس چلی گئی۔ حضرت موسیٰ  
کے دور میں حکومت مصریوں کی بھتی اور فراعنة مصر نے مصر میں رہنے والے اسرائیلیوں کو غلام بنار کا  
تھا۔ حضرت موسیٰ جس فرعون کے گھر پلے اس کا نام ولید بن مصعب تھا۔ ولید کو علم نہ تھا کہ جو بچا  
کے ہاں پل رہا ہے وہ اسرائیلی ہے۔ اسے صرف آنے اعلیٰ تھا کہ اسے ایک اسرائیلی عورت دو دھرپلا  
رہی ہے۔

مصر میں اسرائیلیوں کے آنے سے دین ابراہیم کا یہاں خاص اتفاق ہو چکا تھا۔ اسرائیلی

ملکوں میں یہ بات عام نمی تھی کہ آئندہ اسرائیلی بنیوں میں بادشاہ بھی ہوں گے۔ اس سے مصر لوں کو ہر وقت فریگار ہتا کہ معلوم نہیں وہ وقت کب آ جائے۔ اس خطرے سے سچنے کے لیے مصر لوں نے قاون بنیا رہی اسرائیل میں بڑا لڑکے پیدا ہوں انہیں قتل دیا جایا کرے۔ کیونکہ انبیاء ہمیشہ مردوں میں سے ہی ہوتے ہیں، حضرت موسیٰ سے اس وقت پیدا ہوتے جب مصر میں بنی اسرائیل کے لیے قتل اولاد کا قاون سختی کے ساتھ نافذ کیا تھا۔ حضرت موسیٰ کی والدہ (یہ کابہ) کو جب حضرت موسیٰ کا حملِ محشر پر تراس وقت سے وہ خاصی حیران رہنے لگیں کہ لڑکا پیدا ہوا تو وہ فرعون کا شکار ہو گا۔ گریا بھی آپ پیدا بھی نہ ہوتے تھے کہ یہ امتحان کی گھٹری آپ سچنی۔

فرجعنىك الى اتمك كى تقرعىنها ولا تمزن وقتلت نفساً فتعينك من الغمر

وفتنك فتواناً. (پاٹ طہ ۴۰)

ترجمہ۔ پھر پہنچا دیا ہم نے تجھے تیری ماں کے پاس کو ٹھنڈی رہے اس کی آنکھ اور وہ غم نہ کھاتے اور تو نے مارڈا ایک شخص کو پھر ہم نے تجھے اس غم سے بخات دی اور ہم نے تجھے کئی طرح پر آزمائش میں ڈالا۔

حضرت عیین بن جییر نے حضرت عبداللہ بن عباسؓ سے اس ایت کے آخری جملے وفتک فتواناً کا مطلب پر چحا۔ آپ نے انہیں اگلے دن کا وقت دیا۔ وہ اگلے دن اتنے تو آپ نے ایک طویل حدیث بیان فرمائی جسے امام شافعیؓ نے سنن بکری مجلہ ۲ ص ۳۹۶ سے مدد کر روایت کیا ہے اور آخر میں کہا ہے۔ رفع ابن عباسؓ هذا الحديث الى النبي وصدق ذلك عندى۔ اس میں آپ نے حضرت موسیٰ پر آئے والے وہ مرحلے ذکر کیے ہیں جب آپ پر آزمائش کی گھٹریاں آتی رہیں اور اللہ تعالیٰ آپ کو بچاتے رہے۔ قتل سے بچ کر خود فرعون کے گھر ملپا پہلا مرحلہ تھا۔

حضرت موسیٰ کے ہاتھوں قبطی کا قتل اور آپ کا مین چلا جانا

آپ کہیں گزر رہے تھے کہ رستے میں ایک قبٹی اور اسرائیلی کو رکھتے ہوئے پایا۔ اس میں

قطیل زیادتی پر تھا۔ اب تے اسے ایک مٹا لگایا۔ اپ کر ملہنہ تھا کہ یہ اس بھتے سے مر جائے گا جو لوگ انبیاء کے علم عنیب کے قابل ہیں وہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ حضرت موسیٰ نے جان بُو بُجُور کر لیک بے کناہ کر قتل کیا۔ حضرت موسیٰ سے اس ساختہ سے گھبرا کر دیں چلتے گئے اور دہاں کئی سال حضرت شیعہ علیہ السلام کے ہاں گزارے یہیں ان کی شادی ہوتی اور انہیں بنت تھی۔ پھر حکم ہوا کہ مصر جائیں اور فرعون کو میرے نام کی آواز دیں جحضرت موسیٰ نے دعا کی۔ اے اللہ! میرے ہجانی ہارون کو بھی میرے ساتھ رشیک فرم۔

## حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون فرعون کے دربار میں

”پ سورہ طہ میں اذہب الی فرعون انه طلقی رأیت ۴۴) سے لے کر فالقی السحرہ سجدہ“  
قالوا امّنا رب هارون و موسیٰ سی (۴۵)۔ تک اس معمر کے کا بیان ہے۔ اس میں فرعون سے مناظرہ اور جادہ گروں سے مقابلہ نہ کرو ہے۔ حضرت موسیٰ کے عصا کے سامنے بننے کا بھی ذکر ہے۔  
فرعون کو شکست دینے کے بعد اپنے اسرائیل کو لے کر مصر سے نکلے۔ آل فرعون نے بھیجے  
سے تعاقب کیا۔

فَاتَّبَعْهُمْ فَرَعُونُ بِمَا يَنْدَدُ فَخَسِيَّهُمْ مِنَ الْيَمَّ مَا غَشِيَّهُمْ (پ طہ ۸۷)

ترجمہ۔ پس فرعون نے اپنے شکروں سمیت اسرائیلوں کا تعاقب کیا۔ پھر فرعونوں  
کو (دریا میں) ڈھانپ لیا جس نے بھی ڈھانپ لیا۔

## بنو اسرائیل بحر قلندر کو عبور کر کے ایک بیان میں

اسرائیلوں کی تعداد پچھلائکھ کے قریب تھی۔ یہ دریا پار کر کے ایک بیان میں اترے۔ یہ  
وادی سینا کھتی یہیں حضرت موسیٰ کے لامھی مار لے سے پانی کے بارہ چھٹے جادی ہوتے۔ یہیں ان  
پر باؤلوں نے سایہ کیا۔ یہیں ان کے کھانے کے لیے من و سروری اُٹرا۔ اور یہ وادی تیہ ان کے

یہ جنت کا نمونہ بن گئی۔

مگر بہت سے کھنڈ پھر بزرگی کی طلب پر آگئے اور چاہک زمین سے پیاز اور سوراگاہیں اپنیلیے اعلیٰ خدا کردار نے بدنا چاہا۔ حضرت موسیٰ نے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے اب کو کوہ طور پر قیس را توں کے لیے بُلایا۔ اب نے وہاں تیس راتوں کا اتکاف کیا تو اللہ تعالیٰ نے اسے ایک چلہ کر دیا چالیس راتوں کے بعد اب کو تواتر لکھی ہوئی پڑھوں میں کندہ دی گئی۔

حضرت موسیٰ کی عدم موجودگی میں حضرت ہارون بنی اسرائیل پر نگران رہے۔ اسی دوران وہ سمجھ رکے کی پُر جا کا واقعہ پیش آیا۔ حضرت موسیٰ نے واپس ہوئے تو قوم کا اس حال میں دیکھ کر اب بہت ناراض ہوتے۔

### بیابان سے فلسطین جانکھنے کی دعوت

اس بیابان سے فلسطین جو حضرت یعقوب علیہ السلام کا اصل دطن محتاج یادہ فاصلے پر رہتا۔ ان دونوں اس پر علاقہ قابض ہو رکھنے تھے۔ حضرت موسیٰ نے اسرائیلیوں کو ان کے سامنے جنگ لڑنے کے لیے کہا۔ مگر یہ تیار نہ ہوتے اور وہ ارض مقدس ان سے چالیس سال رک دی گئی اور وہ اسی وادی میں سرگردال رہے۔ یہاں تک کہ حضرت ہارون علیہ السلام اور پھر حضرت موسیٰ علیہ السلام لی دفات بھی اسی علاقے میں ہو گئی۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بعد اپنے کے جانشین یوسف بن زن بھتے۔ تو حضرت یوسف علیہ السلام کی اولاد میں سے تھے۔ ابن جریر طبری کے بیان کے مطابق پھر ان کے جانشین حضرت حزقیل ہوتے۔

بتوا اسرائیل تو انجام کا فلسطین آنکھے لیکن ان لوگوں نے حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون کے سامنے جو سلوک کیا۔ اس قوم کی سرنسے کی محبت عدم جرمات و سہوت اور قناعت پر مسکنست و ذلت کے اماث تھا اور دنیا اب تک اس قدم کے خدمغال کا مشاہدہ کر رہی ہے۔

## حضرت داؤد علیہ السلام

حضرت شریل علیہ السلام کے عہد میں بنو اسرائیل کو جہاد کا شوق ہوا اور اللہ تعالیٰ نے حضرت طالوت کو ان کا سربراہ بنادیا۔ حضرت طالوت کی سرکردگی میں داؤد ایک بہت بہادر اور جبی پاہی تھے۔ بڑی بے بُگری سے لڑ کے اور انہوں نے جانش کو قتل کیا۔ اس پر پورے بُنی اسرائیل میں ان کی قوت و شجاعت کے تذکرے ہونے لگے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو پھر ثبوتِ محی عطا کی اور انہیں اس لقب سے نوازا ابہ ابتدا تے آفرینش میں حضرت آدم کے لیے تجویز ہوا تھا۔

يَا دَاؤدُ اَنَا جَعْلُنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاَحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ (۵۷ ص ۲۶)

ترجمہ۔ اے داؤد ہم نے تجھے زمین میں خلیفہ بنایا ہے سو تو لوگوں میں سچائی کے فیضے کر۔

اپ پہنچے پیغمبر ہیں جنہوں میں ثبوت اور حکومت دونوں صفتیں جمع ہوئیں اور جو حکمت تنگیت ہے  
آدم میں مخفیتی حضرت آدم پر آگز کاظما ہر ہوئی۔ قرآن کریم میں ہے ۔ ۔ ۔

وَإِذْ كَرَبَلَنَا دَاؤدَ ذَا الْإِيَادِ أَنَّهَا إِذَا وَابَ اَنَا سَخْرَنَا الْجَبَالَ مَعَهُ يَسْجُنُ  
بِالْعَشْقِ وَالْمَشْرَقِ وَالظِّيرِ مَحْشُورٌ كُلُّ لَهُ اِفَاب وَشَدَّ نَامِلَكَهُ وَ  
أَتَيْنَاهُ الْحُكْمَةَ وَفَصَلَ الْخَطَابَ۔ (۵۷ ص ۲۰)

ترجمہ۔ اور اپ یاد کریں ہمارے بندے داؤد علیہ السلام کو وہ قوت والے بھی تھے اور ابتدئ کی طرف رجوع لانے بھی تھے ہم نے پہلا بھی ان کے تابع کر دیئے جو اپ کے ساتھ ہذا کی پاکی بولتے تھے صبح شام اور اٹھتے جاندے جمع ہر کوکر اپ کے ساتھ ہذا کی طرف جھکتے ہم نے اسے تدبیر کرنے والی حکمت اور صید کرنے والی بات عطا کی۔

یہ فصل الخطاب کو فی معمولی قسم کا اعزاز نہیں۔ یہ وہ زبردست قوت ہے جو کمزور دل کو ان کا

حق دلاتی ہے اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد کو نعمتیں عطا فرمائیں اور آپ کے خاندان میں سلطنت اور بنت جمع ہوئیں۔ حضرت سلیمان علیہ السلام آپ کے بیٹے اور وارث تھے۔

حضرت داؤد و حضرت یعقوب علیہ السلام کے بیٹے یہود کی اولاد میں سے تھے۔ آپ کا شریعہ تعالیٰ نے وہ گن عطا فرمایا تھا کہ جب اللہ کی یاد میں زبور پڑھتے تھے تو دریا کا چلتا ہوا پانی مُرک جاتا۔

## حضرت داؤد کی حددود سلطنت

شام عراق فلسطین شرق اوردن کے بشیر علاقے آپ کی مملداری میں تھے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو حکومت، حکمت اور علم سے نوازا تھا۔ قرآن کریم میں ہے۔

(اتاہ اللہ الملک والحمدہ وعلہ هما یشاؤ۔ (بِ الْبَقْرَهِ ۖ ۱۵۱)

ترجمہ۔ اللہ نے اباد شاہی دی اور حکمت دی اور اسے عالم دیا جو اس نے چاہا۔

صحابہ میں حضرت ابو موسے اشریؓ کی تلاوت قرآن بڑی پُر شوکت تھی۔ اس پر حضرت نے فرمایا۔

اللہ تعالیٰ نے ابو موسے کو گن داؤد کی عطا فرمایا ہے۔ (رواہ عبد الرزاق حدیث)

حضرت داؤد کی زبان پر زبور کا ختم عجیب اعزازی شان رکھتا تھا۔ آپ جب گھوڑے پر

زین گئے لگتے تو شروع کرتے اور جب کس لیتے تو زبور ختم ہو چکی ہوتی۔

قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَفَ عنْ دَاؤَدَ الْقُرْآنَ فَكَانَ يَأْمُرُ بِذِو الْبَيْهِ

فتسرِ فیقرًا القرآن قبل ان نسیخ دوایله بـ

ترجمہ۔ آنحضرت نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد پر زبور کا پڑھنا آسان فرمادیا

تھا آپ اسے گھوڑوں کے پارے میں اپنیں کئے کا حکم دیتے اور اس فرمان

میں زبور کو پڑھ لیتے۔

## زبور کس نور کی کتاب ہے

زبور اللہ تعالیٰ کی حمد و شنا تسبیح الہی اور تمجید باری تعالیٰ کا ایک دلگداز مرقع مختاک پھر اس میں اخبار غیریہ بھی تھیں۔

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزُّبُرِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ كُلَّ أَرْضٍ يَرْجُمُهَا عَبْدُ اللَّهِ الْمَالِكُونَ.

(پ ۱۰۵)

ترجمہ اور ہم نے زبور میں بھی تورات کے بعد لکھ دیا تھا کہ اس ارض مقدس کو دہ لوگ اپنے قبیلے میں لیں گے جو نیک ہوں گے۔

تاجم شریعت اور قانون کے طور پر تورات کے احکام ہی چلتے تھے۔ اسرائیل انبیاء اسی کے مطابق فصیلے دیتے تھے۔

إِنَّا أَنزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هَدْيٌ وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الظَّاهِرُونَ سَلَّمُوا

لِلَّذِينَ هَا دَوَا۔ (پ ۱۰۶)

ترجمہ۔ بنے شک ہم نے تورات نازل کی اس میں نور اور ہدایت بھی اگے آہنیوں کے بنی اسرائیل اس کے مطابق فصیلے کرتے رہے ان لوگوں کے لیے جوان کے تھے۔

## حضرت داؤد کے علم کی شان

حضرت داؤد علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے دعا مانگی کہ وہ بیت المال پر بوجھت بنیں۔ اپنے ہاتھ سے اپنی ارمذی کماں ملامہ صینی لکھتے ہیں کہ حضرت داؤد کی اس خواہش کو اللہ تعالیٰ نے اس طرح پورا فرمایا کہ ان کے ہاتھ میں لو ہے کہ زرم کر دیا جب وہ کوئی چیز رو ہے سے بنانا پاہتے تو بغیر دوسرا سے ۲ لاست اور اوزار کے جس طرح چاہتے فرلا دکر ڈھال لیتے اور وہ ان کے ہاتھ میں آتے ہی موسم کی طرح نرم ہو جاتا یہ اپکی ایک عجیب شان اعجاظ بھی۔ قرآن کریم میں ہے۔

وَالنَّالِهُ الْحَدِيدُ إِنِّي أَعْلَمُ سَابِقَاتٍ وَقَدْ رَفِي السَّرَّدَ وَأَعْلَمُ أَصْلَحَا إِنِّي بِمَا تَعْلَمُونَ

بصیر. (پا اسما ۱۱)

ترجمہ۔ اور نرم کر دیا ہم نے اس کے لئے کہ لوہ کر بنائیں وہیں کشادہ اور اندازے سے جوڑیں کر دیاں۔ اور کہ تم سب کام بھلا میں جو کچھ تم کرتے ہو میں دیکھ رہا ہوں۔

وَعَلَّمْنَا هَذِهِ صَنْعَةَ لِبُوسٍ لَكُمْ لِتَحْصِنُكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهُلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ۔ (پا اسما ۸۰)

ترجمہ۔ اور ہم نے سکھایا اس کو متہار الباس بنانا جو متہار اللہ اُنی میں بجاو کرے تو کیا تم شکر کرتے ہو۔

یہ فن اور علم اس صنعت کے علاوہ تھا جس کے مطابق پہاڑ اور پرندے سب آپ کے ساتھ مل کر نسبیت کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے حکم دے رکھا تھا۔

ياجِلَّ أَوْ قَبْ معه وَ الطَّيْرَ۔ (پا اسما ۱۰)

ترجمہ۔ اسے پہاڑ اور لے اڑتے جا لور و نوش آوازی سے پڑھتم اس کے ساتھ۔

## حضرت داؤد کے فصل خصوصیات

① ایک شخص کی بھروسی دوسرے کے پورے کیت کو پر گئیں۔ مدعا علیہ نے اس کا اقرار کر لیا۔ لہرے بھروسے کیت اور بکریوں کی قیمت برابر برابر ٹھہری تھی۔ آپ نے فیصلہ دیا کہ یہ بھروسیں اب اس کے حوالے کر دی جائیں۔ آپ کے بیٹے حضرت سليمان نے مشورہ دیا کہ مدعا علیہ کا تمام ریوڑ عارضی طور پر مدعی کے پر کیا جائے تاکہ وہ اس کے دودھ اور داؤن سے فائدہ اٹھاتے اور مدعا علیہ اس دوڑان اس کے کیت میں کام کرے۔ جب کیت کی پیداوار اپنی اصلی حالت پر آجاتے تو کیت اپنے مالک کے پاس اور بکریوں کا ریوڑ اپنے مالک کے پاس ملا جاتے۔ حضرت داؤد علیہ السلام نے اس تجویز کو پسند کیا۔ اور اس کے مطابق فیصلہ دیا۔

② دوسری مقدار ایک عجیب صورت میں پیش آیا۔ دو شخص اچانک آپ کے محواب اعکاف میں

میں داخل ہو گئے۔ آپ حیران ہو گئے کہ یہ سیاہ کیسے چلے آئے؟ ایک نے بات شروع کر دی کہ میرے اس بھائی کی ننانے کے دنبیاں ہیں اور میری صرف ایک۔ یہ مجھ سے مطالبہ کرتا ہے کہ وہ ایک بھی میں اس کو دے دوں۔ تاکہ اس کی تو سو پوری ہو جائیں اور یہ گفتگو میں مجھ پر غالب آگیا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ اس نے تیری دبی کا تجھ سے مطالبہ کر کے مجھ پر ظلم کیا ہے اور یہ حقیقت ہے کہ مل جل کر ساختہ رہنے والے اکثر اپنے سامنیوں پر اسی طرح کی زیادتیاں کرتے ہیں۔ میں وہی لوگ اس سے بچے ہوتے ہیں جو ایمان رکھتے ہیں اور نیک عمل کرتے ہیں اور ایسے لوگ بہت کم ہیں۔ حضرت داؤد علیہ السلام نے اس عمل کو دنیا کی عام بے الخافی اور ایک عالمی تقدی قرار دیا۔ آپ نے فرمایا:-

لَعْنَةُ الظُّلْمِكَ بِسُؤَالِ نَجِيْحَةِ مَوَانِيْكَ ثَمَّاً مِنَ الْخَلْطَاءِ

لِيَقُوْنَى بِعَصْمِهِمْ عَلَى بَعْضِ الْأَذْيَنِ أَمْزَادَ حَمْلَوْا الصَّالَحَاتِ وَقَلِيلُ ما

هُمْ طَوْلُنَ دَاؤَدَ اَنَّمَا خَتَنَاهُ فَاسْتَغْفِرْرَبَهُ وَخَرَأْكَعَادَ اَمَابَهُ

فَفَرَنَاهُ اَذْلَكَ دَانَ لَهُ عَنْدَنَا الزَّلْفَى وَحَسْنَ مَابَهُ ر ۲۳ ص

ترجمہ۔ بشک اس نے تجھ سے تیری دبی مانگ کر کہ وہ اُسے اپنی دنبیوں میں ملا لے ایک ظلم کیا ہے اور بے شک اکثر شرکار کار اس طرح ایک درسر پر زیادتی کر جاتے ہیں مگر وہ جو لیقین رکھتے ہیں (آخرت پر) اور کام کیے انہوں نے نیک اور ایسے لوگ بہت کم ہیں۔

قرآن کریم میں ہے اس وقت داؤد کو خیال آیا کہ ہم نے اسے آزمائش میں ڈالا ہے سواں نے اسی وقت استغفار کیا اور سجدے میں گر پڑے اور وہ رجوع لایا اللہ کی طرف۔ پھر ہم نے معاف کر دیا اس کو وہ کام ط اور بے شک اس کے لیے ہمارے ہاں ایک مرتبہ قرب ہے اور ایک اچھا ٹھکانہ۔

## حضرت داؤد علیہ السلام پر ابتلاء کی گھڑی

وَهُنَّقَطَّةَ اَبْلَاءَ كَيْا تَحَا سِيْرَ میں حضرت داؤد علیہ السلام خدا نندی جا پنج میں آئے؟

اس پر مفسرین نے بہت کچھ اظہار خیال کیا ہے لیعنی نے اس کی تغیری میں اور یا کا نقہ مجھی لکھ دیا ہے جو حافظ ابن کثیر سے تسلیم نہیں کرتے اس میں شیخ الاسلام علامہ شیعہ محمد شفیعیؒ کی تصریح بلاکی متكلف کے سب سے احسن ہے آپ لکھتے ہیں:-

ہمارے نزدیک اصل بات وہ ہے جو ابن عباسؓ سے منقول ہے۔ یعنی  
داود علیہ السلام کو یہ ابتلاء ایک طرح کے اجواب کی بناء پر پیش آیا۔ صورت  
یہ ہوئی کہ داؤد علیہ السلام نے پارگاہ ایزدی میں عرض کیا کہ:-  
اے پروردگار ارات اور دن میں کوئی ساعت یہی نہیں جس میں داؤد کے  
گھر نے کا کرنی ہے کوئی فرد تیری عبادت یعنی نماز یا استیحصال یا حجراں مشغول  
نہ رہتا ہے۔

یہ اس نے کہا کہ انہیوں نے روز و شب کے خوبیں گھنٹے اپنے گھر والوں  
میں نہ رہتے ہر نوبت تقدیم کر رکھے تھے تاکہ ان کا عبادت خانہ کسی وقت  
عبادت سے خالی نہ رہنے پائے۔ اللہ تعالیٰ کو یہ بات پسند نہ آئی۔ ارشاد  
ہوا کہ داؤد یہ سب کچھ ہماری توفیق سے ہے اگر میری مدد نہ ہو تو اس  
بات پر قدرت نہیں پاسکتا۔ قسم ہے مجھے اپنے جلاں کی میں تھوڑا کو ایک  
روز تیر کے لفڑ کے سپر کر دوں گا۔ یعنی میں اپنی مدد ہٹالوں کا دیکھیں  
اس وقت تو کہاں اپنی عبادت میں مشغول رہ سکتا ہے اور اپنا نظام  
قام کر کے سکتا ہے۔

داود علیہ السلام نے عرض کی کہ اے پروردگار مجھے اس دن کی خبر کر دیجئے  
بس اسی دن فتنہ میں بتلا ہو گئے۔ یہ روایت بتلاتی ہے کہ فتنہ کی نوعیت  
صرف اسی قدر ہوئی چاہیئے کہ جس وقت داؤد عبادت میں مشغول ہوں  
باوجود پوری کوشش کے مشغول نہ رہ سکیں اور اپنا انتظام قائم نہ کر سکیں

چنانچہ اپ پڑھ چکے ہیں کہ کس بے قاعدہ اور غیر معمولی طریقے سے چند اشخاص نے اپنائک عبادت خانہ میں داخل ہو کر حضرت داؤد کو گھبرا دیا اور انہیں ان کے شغل خاص (عبادت) سے بہا کر اپنے جھنگڑے کی طرف متوجہ کریا ٹڑے ٹڑے پہرے اور استطہامات ان کو داؤد کے پاس پہنچنے سے روک سکے بت داؤد کو خیال ہوا کہ اللہ نے میرے اس دعوئے کی وجہ سے مجھے اس فتنہ میں بستلا کیا۔

حضرت عثمانیؑ فرماتے ہیں میرے نزدیک آئیت کی بے مکلف تقریر یہی ہے۔  
رہا اور یا کا قصہ یا اس جیسے اور درسر سے قصے ان ہیں اصل بات دیکھنے کی یہ ہے کہ کیا یہ قصہ دائمی شانِ نبوت سے لگا کھاتے ہیں اگر نہیں تو کوئی بات گو اسناداً صحیح ہی کیوں نہ ہو اگر شانِ نبوت سے نکلی قی ہے تو یہم شانِ نبوت کو اصلاح قائم کیجیں گے اور اس روایت کو کمی ملت یا شذوذ پر محول کریں گے۔  
حافظ ابن کثیرؓ (۴۳۷ھ) اس مقام پر لکھتے ہیں ۔

قد رویت هذه القصه مطلولة عن جماعة من السلف رضي الله عنهم  
وكلها متفقاً من تصر اهل الكتاب۔

ترجمہ۔ یہ لمبا قصہ سلف کی ایک جماعت سے مردی ہے لیکن یہ سب روایات اہل کتاب کے قصور سے می گئی ہیں۔

## حضرت داؤد حضرت یعقوب کے ایک سلسلے سے

حضرت یعقوب علیہ السلام سے اگے بُرت کسی ایک سلسلہ میں نہ چلی گئی۔ حضرت یوسفؐ کے بعد ان کے بیٹوں میں کوئی بنی شہرہا تھا۔ حضرت یعقوب کے مختلف بیٹوں سے سلسلہ بُرت چلتا رہا۔ داؤد علیہ السلام یہودا بن یعقوب کی اولاد میں سے تھے جب کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ہارون علیہ السلام داؤدی بن یعقوب علیہ السلام کی اولاد میں سے تھے اور حضرت داؤد علیہ السلام نے ایک معرکہ میں جاوت کر قتل کیا اور طاوات نے اپنی آدمی سلطنت

حضرت داؤد کو دے دی۔ پھر کچھ وقت گزر نے پر اپ پوری سلطنت کے مالک ہوئے لعین روایات میں ہے کہ اس کے چالیس برس بعد حضرت داؤد علیہ السلام نبوت سے سرفراز ہوئے اللہ تعالیٰ نے انہیں پڑھی مسکون سلطنت عطا فرمائی۔

حضرت داؤد علیہ السلام کبھی بھل میں نکلتے خدا کو یاد کرتے خوفِ الہی سے روتے تسبیح و تسلیم میں مشغول رہتے اور اپنی ضربِ المثل خوش آوازی سے زبردست ہوتے۔ اسکی بھیب و غریب تماشہ سے پہلا بھی ان کے ساتھ تسبیح پڑھنے لگتے تھے اور پرندے بھی ان کے گرد جمع ہو کر اسی طرح آواز کرتے۔ حق تعالیٰ نے اپنے فضل سے ان کو یہ خاص برکگی عطا فرمائی۔

دلقد اتینا داؤد منا فضلاً یا بجال او بحب ملہ والطید والمالہ

الحادید ان اعمل سبیغت و قدری السرث۔ (۲۷) اسا

ترجمہ۔ اور ہم نے داؤد کو اپنی طرف سے فضل دیا۔ اسے پہلا خوش آوازی سے پڑھا اس کے ساتھ (یہ حکم توبیٰ تھا) اور ہم نے اس کے آگے لوہا نرم کر دیا۔ بنارہ میں کٹا دہ اور انداز سے جوڑاں کی کریاں۔

## حضرت سليمان علیہ السلام

حضرت سليمان علیہ السلام اہنی داؤد علیہ السلام کے بیٹے اور وارث ہوئے اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے ہوا کر بھی سخّر کر دیا لیکن صبح وہ مہینے کی صافت طے کرتی اور ایک شام بھی اسی صافت سے چلتی۔ پھر کبھی نہیں جنات بھی ان کے ماخت کر دیتے۔ یہ سچے پیغمبر ہیں جن کا حکم جنات پر بھی چلتا تھا۔ حضرت شیخ الاسلام کھتھتے ہیں۔

حضرت سليمان علیہ السلام کا تخت تھا جو ہوا میں اٹھتا۔ ہر اُس کو شام سے یمن اور کین سے شام لے چلتی۔ اللہ تعالیٰ نے ہوا کو ان کے لیے سخّر کر دیا تھا۔ ایک مہینہ کی صافت ہوا کے ذریعہ سے آدھے دن میں طے ہوتی تھی۔ قرآن کریم میں ہے۔

وَسِيلَمَانَ الرَّبِيعَ عَاصِفَةَ تَجْرِيْمَ بِلَمْرَهُ إِلَى الْأَرْضِ الْقَبَارِ كَنَا فِيهَا طَوْكَنَا بَلْ شَهِيْعَ عَالِيِّينَ وَمِن الشَّيَاطِينِ مَن يَغْصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلَادُونَ ذَلِكَ وَكَنَا هُمْ حَاقِطِينَ۔ (پا، انبیاء، ۸۱)

ترجمہ، اوسیلمان کے تابع کی ہوا۔ زور سے چلنے والی جلتی تھی اس کے حکم سے زمین کی طرف جہاں برکت دی ہے ہم نے اور ہم کو ہر چیز کی خبر ہے اور تابع کی ہم نے کتنے جن (ان کے) جو غوطہ لگاتے ان کے لیے اور بھی بہت سے کام بنائے اس کے سوا۔ اور ہم نے انہیں تمام کھاتھا۔  
حضرت شیخ الاسلام لکھتے ہیں۔

حضرت سیلمان نے دُعا کی تھی۔ رب اغفرلی و ہب لی ملکاً لا یینقی لاحدٍ من بعدی (پ ص ۵۲) اللہ تعالیٰ نے ہوا درجن ان کے لیے مسح کر دیتے حضرت سیلمان نے ایک سخت تیار کرایا متحاب پر من اعیان دولت بیٹھ جاتے اور ضروری سامان بھی بار کریا جاتا پھر ہوا آتی زور سے اس کو زمین کے اُنھاتی پھرا اور پھرا کر نرم ہوا ان کی ضرورت کے مطابق چلتی۔ جیسا کہ دوسری جگہ فرمایا۔ رخاء حیث اصحاب (پ ص ۳۶)

قرآن نے یہاں یہ حقیقت بیان کی ہے کہ اس سخت کو زمین سے اٹھوانے میں ہوا کا زور نہیا دہ لگتا اور پر آکر پھر اس قوت کی ضرورت نہ پڑتی۔ کاروں تک چلنے میں پہنچنے گیر میں پڑوں بہت خرچ ہوتا ہے پھر اگلے گیروں میں حسب تفاہنازی آجاتی ہے۔ ہوائی جہازوں کیلئے بھی آغازیں خاصی قوت درکار رہتی ہے۔ راکٹ کو طامیں پہنچانے کے لیے بڑی طاقت کی ضرورت ہوتی ہے۔ پھر وہ الی یعنی جگہ پہنچتا ہے جہاں کشش زمین کم ہو جاتی ہے۔ قرآن کریم نے اس سائنسی حقیقت کو یہاں کھوں کر کہ دیا ہے بہت ممکن ہے کہ سائنسی اول نے طیارہ اٹلانے کا تصور اور پہنچنے شدت قوت کی ضرورت کی تحلیک قرآن سے ہی لی ہو چودہ سو سال پہنچنے جب سائنسی

الکشافات اس درجہ میں نہ تھے ہو ایں اُذنے کیلئے ہوا کے عصف و رخاء (شدت اور نرمی) کو اس وضاحت سے بیان کرنا قرآن کریم کے کتابہ، الہی ہونے کا ایک کھلاشان ہے۔  
حضرت شیخ الاسلامؒ لکھتے ہیں:-

تعجب ہے کہ آج عجیب و غریب ہوائی جہازوں کے زمانہ میں بھی بہت سے راغین اس قسم کے واقعات کا انکار کرتے ہیں، کیا وہ پروگرام ایسیم اور انکسر کپاوس سے کر سکتا ہے خدا تعالیٰ ایک پیغمبر کی خطا رپی قدرت سے نہیں کر سکتا۔

حضرت سیلمان علیہ السلام نے اپنے عہد میں اللہ تعالیٰ کی بہت ہی قدرتوں کو بے جواب دیکھا۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں حضرت سیلمان علیہ السلام کے چار پانچ اور قصوں کو بھی بڑی تفصیل سے پیش کیا ہے:-

- ① ملکہ سبائی کی خبر پانا اور دہاں سے تخت بلقیس کا چلا آنا۔
- ② چیوٹیوں کی صدر سے بات کرنا اور جاذروں کی پولیوں کو سمجھ لینا۔
- ③ جنت کے لاکھوں بیت المقدس کی تعریر کرانا۔
- ④ حضرت سیلمان علیہ السلام کے بدن کا بعد الوفات ریزہ ریزہ ہونا۔

## ① ملکہ سبائی کی خبر پانا اور ملکہ سبائی کو حق کی دعوت

حضرت سیلمان علیہ السلام کے دربار میں پرندے بھی حاذری دیتے تھے ایک دفعہ دربار گاہ اور ہدہ اس میں حاضر ہو گیا۔ اس نے بازوں پر بتایا کہ وہ ملکہ سبائی سے ایک دیدہ خبر لایا ہے۔ ہدہ نے کہا:-

میں نے دہاں ایک عورت کو بادشاہی کرتے پایا اور اس کو ہر ایک چیز حاصل دیکھی اور اس کا ایک بڑا تخت دیکھا۔ میں نے اُسے اور اس کی قوم کو سورج کو سجدہ کرتے پایا۔

حضرت سیلمان علیہ السلام نے اسے ایک خلد دیا اور کہا اسے ان لوگوں میں ڈال دے

اور اس کا جواب ان سے لادہ خط بسم اللہ الرحمن الرحيم شروع کیا گیا تھا اور اس میں کہا گیا تھا کہ کفر کی شکست نہ دکھائی اور حکم بردار ہو کر میرے سامنے آؤ۔  
الله تعالیٰ علیت و اخوتی مسلمین۔ (پ ۲۱) (الف ۳۱)

ترجمہ۔ مذکورہ کرد میرے مقابلہ میں اور چلے آمد میرے سامنے حکم بردار ہو کر۔  
مکنے پھر اپنی افواج سے مشورہ کیا۔ انہوں نے کہا ہم تیرے حکم پر عاضر ہیں ملک نے انہیں جنگ کے ہر لماں انجام کی بات کہی اور بہت سامال اور تحفے تھالٹ حضرت سليمان کی خدمت میں بھیج دیئے۔ حضرت سليمان علیہ السلام نے جواب میں کہا :-  
شما آناف اللہ خیر ممّا اتاكم بیل انتقہ بکدیتکم تفرحون۔  
(پ ۲۹) (الف ۳۶)

ترجمہ۔ رسول اللہ نے مجھ کو دیا ہے پہتر ہے اس سے جنم ہیں دیا ہے۔ بلکہ تم ہی اپنے تحفے پر خوش ہو رہے ہو۔  
پھر ایک روحمانی قوت سے ملک کا تحت اس کے گنے سے پہنچے۔ حضرت سليمان علیہ السلام کے پاس پہنچ گیا۔ یہ پل بھر میں وہاں تخت کا پہنچ جانا بتا رہا تھا کہ حضرت سليمان علیہ السلام کے پاس صرف مادی دولت ہی فراہم نہیں۔ آپ کا دربار روحمانی قوتوں سے بھی پورا ہوا رہتا ہے۔

جب ملک خود وہاں آئی تو اپنا تخت دیکھ کر جiran رہ گئی اور جب محل میں داخل ہوئے لگی تو شیشے کے بنے میدان کو پانی کا حوض سمجھا۔ بلکہ نے خدا تعالیٰ قدرت کے ان حالات کو دیکھا۔ اسے اپنی دریانگی اور بزرگی میں لگا گیا اور وہ حضرت سليمان علیہ السلام کے دین پر آگئی۔ اور ہمانی کہ الْهُ ربُّ الْعِزَّةِ ہی سارے جہاںوں کا پالنے والا ہے۔

## ② چیونٹیوں کے صدر کی بات سن کر آپ مسکرا دیئے

حضرت سليمان کا شکر جارہا تھا جن میں انسان جنات اور ہاؤکی مخدون سمجھی تھے جب یہ لوگ چیونٹیوں کی ایک مادی میں پہنچے تو ملکہ چیونٹی نے دوسروں سے کہا۔

یا ایکا النفل ادخل امساکنکم لا یحطم سکنکم سلیمان و جنودہ و هم

لا یشعرون۔ (پ ۱۹ النفل ۱۸)

ترجمہ۔ اے چو نبیو! اپنے گھروں میں چل جاؤ۔ دکھل ڈالے تم کو سلیمان اور ان کے شکر اور ان کو خیر بھی نہیں۔

حضرت سلیمان یہ سن کر مسکرا پڑے اور اللہ کے حضور میں کلماتِ شکر بجا لائے اور اللہ تعالیٰ سے اس کے نیک بندوں میں داخل ہونے کی دعا کی۔ اس قصہ میں سنتے حقائق دیے گئے ہیں۔

① چینی نبی جیسی چھٹی مخلوق بھی ایک نظام سے چل رہی ہے اور ان کی بھی کوئی مکر ہوتی ہے۔

② مکر اپنے بخوبی اور اپنی بصیرت میں ان میں بڑی ہوتی ہے۔

③ اس مکر کے کہا اندیشہ ہے کہ تم رومند نہ دی جاؤ۔ ایسا ہوا بھی تو یہ صرف بے خوبی ہو گا۔ حضرت سلیمان (بوجہ پیغمبر ہوئے کے) اور ان کے ساتھی (بوجہ صحابہ ہونے کے) بیان کو بچھ کر تم رظیم نہ کر سکیں گے۔

④ قرآن کریم پیغمبر کو ان کے صحابہ کے جلوہ میں رکھتا ہے اور انہی سے آگے ان کی راہ چلتی ہے۔

لَذِكَانَ لَكُمْ أَسْوَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ (پ ۱۷ المتحفہ ۴۳)

ترجمہ۔ بیشک تھا رے لیے ابراہیم اور ان کے صحابہ میں ایک نمونہ عمل ہے۔

محمد رسول اللہ و الذین معہ اشداء علی الکفار و جماعتہم (پ ۲۸ اشعیہ ۲۸)

ترجمہ۔ محمد اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر بڑے بخاری ہیں اور اپس میں ایک دمرے کے خیر خواہ۔

### مقامِ عربت

چینی نبیو! میں ادنی مخلوق بھی اتنا علم ضرور رکھتی ہے کہ کسی پیغمبر کے صحابی جان بچھ کر

کسی پر زیادتی ذکر نہیں گے مگر افسوس کہ بعض انسان اس بات کو نہ سمجھ پاتے کہ حضرت علیہ السلام  
کے صحابی کسی دنیا طلبی میں کسی سے غلافت غصب نہ کر سکیں گے۔

### ۳) جنات کے ہاتھوں بیت المقدس کی تعمیر

وَمِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بَادِنَ رَبِّهِ مَا وَمِنْ يَرْغَبُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا  
نَذْقَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِينَ يَسِّلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِبٍ تَماَشِيلَ  
وَجَهَانَ كَالْجَوَابِ وَقَدْرُ الرَّاسِيَاتِ طَاعَمُوا أَلَّا دَاؤُدْ شَكْرًا وَ  
تَلَلِيلَ مِنْ عِبَادِنَا الشَّكُورَ۔ (۲۲ سبا)

ترجمہ۔ اور جنہیں میں کتنے ہی تھے جو سليمان کے حضور اس کے پیور و مکار  
کے اذن سے کام پر لگے ہوتے تھے اور جو کوئی انہیں سے پھر سے  
ہمارے حکم سے توارے ہم آگ کا عذاب چکھائیں گے وہ جن بتاتے تھے  
ان کے لیے جو حضرت سليمان چاہیں قلتے اور تماثیل اور بڑے بڑے  
لگن جیسے تالاب ہوں اور بڑی بڑی دیکھیں چولہوں پر رکھی جو اپنی جگہ سے  
نہ ملیں، کام کرو داؤ کے گھم والو احسان مان کرو اور سخوڑے ہیں میرے  
بندوں میں احسان ماننے والے

اس سے پتہ چلا کہ جن بھی انسانوں کی طرح کام کرتے ہیں اور ان کے کام مادیات  
سے بھی ملوث ہوتے تھے۔ ان کا انسانوں کے کام کرنا اذنِ الہی سے ہوتا ہے۔ ضروری  
نہیں کہ ان پر عامل کی توجہ بندھی رہے۔ الشرقاۓ جن کے لیے جنوں سے کام لئے لئیں  
ان پر الشرقاۓ کا شکر بجا لانا ضروری ہے۔

### ۴) حضرت سليمان عليه السلام کا بدن بعد الوفات بھی قائم رہا

حضرت سليمان عليه السلام جنوں سے بیت المقدس بنوار ہے تھے۔ ابھی تکمیل نہ ہوئی  
ہمیں کہ انہیں سفر از خاتم پیش آگیا۔ آپ نے اللہ کی ملاقات کا اپنے کام کی تکمیل سے مقدم جانا

اور سفر آخرت کے لیتے ہاں کر دی۔ اپنے عصا کے سہارے اس طرح کھڑے ہوئے کہ دن  
عصا پر رہے اور اپنے گرد پائیں جنات۔ اپ کو کھدا دیکھ کر سبی سمجھتے رہے کہ آپ ذمہ ہیں اور  
ان کے کام کی بخرا فی کرز ہے ہیں۔ وقت گزندگیا اور ان کے بدن میں کوئی تغیریٹ نہ یادباز تک  
کہ عصا کی لکھڑی کو گھن لگا اور وہ نیچے گری تو اپ کا بدن بھی زمین پر آگیا۔

خلياً قضيناً عليه الموت مادهًهم على موته الاذابة الأرض تأمل منهاته  
تملاً آخرتنيت الجن ان لو كانوا يعلوون الغيب ما ينشاوي العذاب  
المهين۔ (پا اسبابہ)

ترجمہ پھر جب ہم نے اس پرموت کا تفصیل کیا تو بتایا جنات کو اس کا سرناگر  
گھن کے کیرٹ سے وہ اس لامتحنی کو کھاتا رہا۔ پھر جب اپنے گرد پڑے تو جنون  
کو پڑھا کر اگر وہ غیب جانتے ہوتے تو اس ذات کی تکلیف میں پڑے  
رہتے۔

اس سے یہ معلوم ہوا کہ جن علم غیب نہیں رکھتے ہاں ان کی اُڑاں بہت اونچی ہے اور  
مرعوب رفتار بھی اپنی جگہ حیرت افسزا یہ انسانوں کے قریب ہو کر یاد نہیں کیں گھوم پھر کر کچھ حالات  
معلوم کر لیتے ہیں جو علم اس طرح حاصل ہوا سے علم غیب نہیں کہتے۔ کیونکہ اس کا کوئی شکوئی  
سبب ہوتا ہے۔ علم غیب وہ ہے جو اخود ہو کری کا بتایا ہوا ہو۔

اس قصت سے یہ بھی پتہ چلا کہ انبیاء کے ابدال تغیر اور گلنے سڑنے سے محفوظ رہتے ہیں  
اللہ نے زمین پر حرام کر دیا ہے نبیوں کے جسموں کو کھاتے۔

### حضرت زکریا علیہ السلام

حضرت زکریا حضرت سعیٰ کے والد تھے جو حضرت میسیٰ علیہ السلام سے محفوظ اوصہ پہنچے  
ہوتے۔ حضرت مریم کی والدہ (حنہ بنت فاقوذ) جب اپنی بچی کو بیٹت المقدس کے لیے چھوڑنے  
آئی تو حضرت زکریا علیہ السلام اس وقت بیت المقدس کے خدمت گزاروں میں سے تھے  
او، حضرت مریم کے مہی کنیل بنے۔

نَقْبِلُهَا بِتَرْبِلٍ حَسِينٌ وَابْنَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَ كَفَلَهَا زَكْرِيَا طَكْلِمَادَخْلُ  
عَلَيْهَا زَكْرِيَا الْمَعْرَابُ وَجَدٌ صَنَدَهارِزَقا قَالٌ يَأْمُرِيمُ اشْكَلُكُ هَذَا  
قَالَتْ هُوْمَنْ عَنْدَ اللَّهِ أَنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَسْتَأْمِنُ بِغَيْرِ حِسَابٍ۔

(پ ۲۸ عمران ۳۸)

ترجمہ پھر قبول کر لیا مریم کو اس کے رب نے اچھا قبول کیا اور بڑھایا  
اسے اچھا بڑھانا اور پروردگاری دہ زکریا کو جس وقت دکریا اس کے پاس  
محراب میں آئے تو پاسے اس کے پاس تکہ (خلاف موسم) کھانے۔ اپنے  
کہا اے مریم! یہ کہاں سے؟ مریم نے کہا یہ اللہ کے پاس سے آتا ہے اللہ  
 تعالیٰ جسے چاہتے ہیں بغیر حساب کے دیتے ہیں۔

یہاں بغیر حساب سے مراد بغیر سباب عادیہ ہے محس اپنی قدرت کے انہمار سے  
یخلاف موسم نقشہ دیکھ کر حضرت زکریا نے بھی اللہ تعالیٰ سے خلاف موسم ایک طلب کی —  
بڑھاپے میں جوانی کا چھل چاہے۔ بیٹا مالگا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے کی دہ معاقول کر لی۔ ان کی اہمیہ  
کو بڑھاپے میں بننے کے لائق کر دیا اور حضرت زکریا کو سچی کامنا کا بیٹا دیا۔  
حضرت زکریا نے خدا سے نشان چاہا کہ بچپن کب سے اپنی منزل میں آنکا ہے۔ اللہ تعالیٰ  
نے فرمایا کہ تم کسی سے تین رات کلام نہ کر سکو گے ۔

قالَ رَبِّيْ جَعَلَ أَيْةً مَّا قَالَ أَيْشَكَ الْأَنْكَلَمَ النَّاسُ شَلَّثَ لِيَالٍ مُّوَيَّا.

(پ مریم ۱۰)

ترجمہ عرض کی اے میرے رب! مجھے کوئی نشان دے۔ فرمایا تیری نشانی یہ  
ہے کہ تو تین رات دن لوگوں سے کلام نہ کر سکے با درج و تند رست سونے کے۔  
پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے کو ایک سچی نامی بیٹا دیا، حضرت سچی علیہ السلام ان نبیوں میں سے  
میں سے ہیں جنہیں بچپن میں بہترت ملی اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا پوری قوت سے تراث کو  
سنھالنا ۔

يَا يَحْيَىٰ خَذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ دَأْتِنَا هَا الْحُكْمُ صَبِيَّاً۔ (پ مریم ۱۱)

ترجمہ اے سمجھی اکتاب کو مبہر طور پر مقام لے اور ہم نے اسے بچپن میں ہی ثبوت دے دی۔

اپنے حضرت عیینی کے لئے کی جبردی اور اُن کی آمد کی راہ ہموار کی۔

## حضرت یونس علیہ السلام

حضرت یونس سر زمین موصل میں اہل نینوی کی طرف مبوث ہوتے۔ وہاں کے لوگ بُت پُرت تھے۔ حضرت یونس انہیں سالہا سال تینیخ کرتے رہے۔ انہوں نے حضرت یونس علیہ السلام کی ایک نہ سُنی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے حضرت یونس کو جبردی کہ ان پر تین دن کے اندر عذاب اُترنے والا ہے۔ حضرت یونس کے دقالع حیات یاد رکھنے کے لائق ہیں۔

(۱) حضرت یونس کی قوم کا اُترنے عذاب کو دیکھنا۔

(۲) حضرت یونس کا چھپی کے پیٹ میں چلے جانا اور وہاں زندہ رہنا۔  
پہلا واقعہ سورہ یونس اور دوسرا پڑھانافات میں دیا گیا ہے۔

قوم یونس نے سامنے عذاب اُترنے دیکھا۔ اگر وہ ابھی اس میں ملوث نہ ہوئے تو کہہ دہ حضرت یونس پر ایمان لے لئے اور اللہ تعالیٰ نے ان کی توبیہ قبول کر لی۔ فرعون نے بھی تو بہ کی تھی اور وہ بھی رہب ہوئے پر ایمان لے آیا تھا لیکن کب؟ جب عذاب اس پر اُتر چکا تھا اور وہ ذہنے کھارا تھا۔ اس وقت کا ایمان جب تر نہیں۔ لیکن عذاب اگر صرف دیکھا ہوا اور لوگ ابھی اس میں بھروسے نہ ہوں اور وہ قومی سطح پر اپنے بنی پر ایمان لے آئیں تو یہ ایمان باس نہیں اللہ کے ہاں لائق قبول ہے۔ قوم یونس پر یہی حالت آئی تھی۔

حضرت یونس علیہ السلام کا دہاں سے نکلنے اسی لمحیں سے مختار کو قوم اب بھی ایمان نہ لائے گی اور عذاب اُن پر آگز کر رہے گا اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے انہیں اس بُتی سے نہ نکلنے کا کوئی حکم نہ تھا۔ سوان کا دہاں سے جلد نکل پڑنا اللہ کے کسی حکم کا خلاف نہ تھا۔ نہ اس لیے فدا نے اس قوم سے عذاب اٹھایا تھا کہ حضرت یونس دہاں سے جلد نکل پڑے تھے۔

(انتقہل اللہ العظیم)

یسخ الاسلام علامہ شیر احمد عثمانی رح کھتے ہیں :-  
 جب تیری شب آئی یونس علیہ السلام آدمی رات گزرنے پر سبی سے نکل کرٹے  
 ہوئے صبح ہوتے ہی آثارِ عذاب نظر آنے لگے۔ آسمان پر نہایت ہولناک  
 اور سیاہ بادل چھائیا جس سے سخت دھواں سختاً مختادہ ان کے مکانوں کے  
 قریب ہوتا جاتا تھا حتیٰ کہ ان کی چھتیں بالکل تاریک ہو گئیں۔ یہ آثار دیکھ کر  
 جب انہیں ہلاکت کا لیندن ہو گیا تو یونس کی تلاش شروع ہوئی وہ نہ ملے تو  
 سب لوگ عورتوں بچوں سمیت بلکہ مواسی اور جا لروں کو بھی ساتھ لے کر  
 جنگل کی طرف نکل آئے اور سچے دل سے خدا کی طرف رجوع ہوئے خوف  
 سے چھپیں مارتے تھے اور بڑے اخلاص و تضریج سے خدا کو پکار رہے تھے  
 چاروں طرف آہ و بکار کی آوازیں بلند ہو رہی تھیں اور کہتے جاتے تھے  
 امما جا ربہ یونس جو کچھ یونس علیہ السلام لاتے ہم اس پر ایمان لاتے  
 ہیں جتنی تعالیٰ نے ان کے تصریع اور بکار پر رحم فربیا اور آثارِ عذاب جو ہو یہا  
 ہو چکے تھے اٹھائیے گئے..... بھی اصلی عذاب کا معاملہ ان کو نہ ہوا تھا  
 صرف علامات و آثار نظر آئے تھے ایسے وقت کا ایمان شرعاً معتبر اور نافع  
 ہے۔ ایمان بآس جو معتبر مقبول نہیں اس سے مراد یہ ہے کہ عین عذاب کو  
 دیکھ کر اور اس میں پھنس کر ایمان لائے جیسے فرعون نے سمندر کی موجودی میں  
 پھنس کر افرار کیا تھا۔

فلورا كانت قرينةً أمنت ففعها إيماناً خالاً تلوم يونس طاماً منواً كشفنا  
 عنهم عذاب الخزي في الحقيقة الدنية و متعنا هم إلى حينه دليل يونس  
 ترجمہ پھر کسیوں نہ ہو اکہ کوئی سبی ایمان لاتے پھر کام آتا ان کو ایمان لانا مگر ایسا  
 صرف قوم یونس پر ہوا جب دہ ایمان لاتے ہم نے ان سے دنیا میں رسولی کا  
 عذاب اٹھایا اور انہیں ایک وقت تک ہملت دی۔

## حضرت یونس کا درسِ واقعہ

وَإِن يُوْنُسَ لِمَنِ الْمُرْسَلِينَ وَإِذَا بَيْنَ أَهْلَكَ الْمُشْتَوْنَ هَذَا هُمْ فَكَانُوا

مِنَ الْمَدْحُومِينَ فَالْقَمَهُ الْمُوْتُ دَهْ مُلِيمُه (۲۳) الصافات

ترجمہ اور بے شک یونس ہے رئوؤں میں سے جب وہ بھاگ کر پہنچا بھری  
کشتی پر پھر قرعرہ ڈالا یا تروہ نکلا خطا دار پھر لغتہ کیا اسے بھلی نے اور وہ اپنے  
کو ملامت کر رہا تھا پھر اگر نہ ہوتی یہ بات کہ وہ یاد کرتا تھا پاک ذات کو تو  
وہ رہتا اسی کے پیٹ میں اس وقت تک کہ مردے اٹھائے جائیں گے پھر  
ڈال دیا ہم نے اس کو ایک چیل میلان میں اور وہ بیمار ہو گیا تھا اور اگاہ دیا ہم  
نے اس پر ایک درخت بیل والا۔

يَا لَقَمَكَ سَطْرَحَ پِيشَ آتَيَا كَلَابِيَارِ مِنْ اسَطْرَحَ دِيَگِيَارِ ہے۔

وَذَا لَزَنَ اذْهَبَ مَغَاضِبَهُ فَلَنَ انْ لَنْ نَقْدَرْ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظَّلَمَتَانِ

لَا إِلَهَ إِلَّا إِنْتَ سَبَعَالَمَكَ اَنِي سَكَنْتَ مِنَ الظَّلَمَلِينَ (۲۴) انیا

ترجمہ اور یاد کرو بھلی مالے پیغمبر حبوب وہ راضی قوم سے (مکل گیا ختنے ہو کر پھر  
سمجھا کہ ہم اسے نہ پکڑ سکیں گے اور اسے اپنی قوم میں جانا نہ ہو گا) پس اس  
لے ان اندھیروں میں آواز دی اور آیت کر کیا پڑھی۔

حضرت یونس علیہ السلام کا بنتی سے مکل آنا کسی حکم خداوندی کے خلاف نہ تھا لیکن ان کا  
بدون اذنِ الہی ان لوگوں سے عفنس ہو کر نکل اتنا لوگوں پر موقوف تھا کہ اللہ تعالیٰ ان پر عذاب  
اُترنے کی خبر دے چکے تھے لیکن پھر بھی یہ ادب خداوندی کے خلاف تھا کیونکہ وہ بھیجے تو  
اسی قوم کی طرف گئتے تھے ان سے نکلا انہیں کسی طرح زیبانت تھا انہوں نے کشتی میں بیٹھ  
کر جہاں جانا چاہا انہیں دہاں جانے کا کرنی حکم خداوندی نہ تھا

اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے ادب کے خلاف جانا اور حضرت یونس علیہ السلام پر یا کہ ماش  
کی گئی آگئی اپنے مالک سے بھاگے ہوئے ہونے سے مراد بدمن اذنِ الہی ان سے نکل آنا ہے

**حضرت شیخ الاسلام فضل ان ان نقد علیہ پر لکھتے ہیں :-**

یہ مطلب نہیں کہ معاذ اللہ رونس علیہ السلام فی الواقع ایسا سمجھتے تھے۔ ایسا خیال تو ایک ادنیٰ مورن بھی نہیں کر سکتا۔ بلکہ غرض یہ ہے کہ صورت حال ایسی بھتی جس سے یوں منزوع ہو سکتے۔ حق تعالیٰ کی عادت ہے کہ کامیں کی ادنیٰ ترین نفرش کو بہت سخت پیرا رہیں ادا کرتا ہے۔ اس سے کامیں کی تعمیش نہیں ہوتی بلکہ اور جلالتِ شان ظاہر ہوتی ہے۔ لہ

### حضرت عیینی بن مرکیم علیہ السلام

قرآن کریمؐ تینی اسرائیل کے آخری پیغمبر حضرت عینی علیہ السلام کے وقائع حیات ان کے پدر خاندان کے وقائع حیات کے ساتھ ذکر کیے گئے۔ آں عمران آپ کے ہی خاندان کا نام ہے۔ آپ کے جو قسم و وقائع عمل میں آچکے وہ بجا لیکن یہ حقیقت ہے کہ آپ کے پورے و وقائع حیات ایسی کہیں دیتے نہیں جاسکتے۔ کیونکہ آپ کی زندگی کا ایک حصہ باقی ہے۔ آپ جب قیامت کا ایک نشان ہو کر ظاہر ہوں گے تو یہ ان کی زندگی کے تغیرے حصے کا اغاز ہو گا۔

۱۔ پہلی زینی زندگی۔ ۲۔ آسمان میں دوسرا زندگی۔ ۳۔ آخری زینی زندگی  
اور آپ کی آخرت کی چونھی زندگی وہ ہو گی جب آپ اللہ کے حضور پیش ہوں گے اور وہ

یہاں دنیا میں کیے گئے اعمال کے متعلق پوچھے گا۔

دنیا میں حضرت عینی کے وقائع اس طرح گزروے :-

① حضرت عینی کی پیدائش اور ان کا ماں کی گود میں حلام کرنا۔

② بن باب پیدائش میں ان کا آدم کی مثال بننا۔

③ آپ پراغیل کیے اُتری پُوری ایک فخر یا محتقری محتقری۔

④ حضرت عینی کو اپنے مخالفین پر غلبے کی بشارت کیا دی گئی۔

⑤ حضرت عینی علیہ السلام سُولی نہیں دیتے گئے۔

ان قصور کو تفصیل سے بھی بیان کیا جاسکتا ہے لیکن چون کہ ان کی زندگی ابھی پوری نہیں ہوئی ہم یہاں ان تفصیلات کو نہیں لارہے۔ اس پر ہم قصص القرآن کی اس سعیت کو ختم کرتے ہیں۔

## حضرت علیؑ کے وقارِ حیات کیوں پورے نہ کیے گتے

علم الہی میں مقدر تھا کہ دنیا اپنی آخری کروٹ لینے سے پہلے ایک دفعہ پورے عدل والاصاف سے جگہنگا تے جس طرح کبھی نیظم و جور سے بھری رہی۔

یہ بھی مقدر تھا کہ دنیا کا وہ آخری امام المہدی ہو گا اور اس کے دور میں پورے صفوٰ کا ناتھ پر اسلام کا حقیقی غلبہ ہو گا اور کوئی باطل اس وقت حق کا سامنا نہ کر سکے گا۔

اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ شیر کے ایسے ۲۷ ناروں کی پیغمبر کے دور میں بھی نہیں دیکھے گئے کہ پوری دنیا الصافی سے بھر گئی ہو۔ حضرت نوح علیہ السلام کے دور میں ایسا ہوا۔ لیکن یہ ایک نہایت غنقر ایادی کی جملہ ریزی تھی۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس سے مرتبہ امامت کی مرتبہ ثبوت پر برتری کا ایہام تو نہیں ہتا؟

## حضرت علیؑ جو اسرائیل پر غیر تھے ان کا دوبارہ آنا

الشتعالی نہ چلتے تھے کہ مرتبہ ثبوت پر کوئی اور مرتبہ فائق ہو اس لیے ایک سچے پیغمبر کو آسمانوں پر رکھا اور اس سے حیاتِ طویل بخشی جو قرب قیامت میں شریعت محمدی کے ساتھ اس زمین پر دوبارہ آتے اور دنیا کی باطل طاقتیں جن کا مرکز اس وقت دجال ہو گا ان کے ہاتھ پامال ہوں دجال ان کے ہاتھ قتل ہو صلیب ان کے ہاتھوں ٹوٹے کہ پھر اس کا کوئی پستار نہ ہو۔ خنزیر کا کھایا جانا کیا تھم ہو جائے۔ جزیرہ کسی قوم پر نہ رہے۔ کیونکہ مسلمانوں کے سوایاں اس وقت کوئی اور قوم نہ ہو گی۔ یا جو حداجرج سب شتم ہو جائیں گے۔

دنیا کا وہ آخری انقلاب صرف حضرت مہدی کے ہاتھوں وجود میں نہ آئے گا بلکہ ان کے ساتھ حضرت خضرت میمنی بن مریم بھی خدا کے جلال کی تلاویں کر جائیں گے اور وہ بھی خسروں کے بتیں ہونے کے دوسرے سے تاکہ حق در باطل کے سر کے کی یہ آخری قبح خسرو کی طرف منصب

ہر اور اب کسی کو یہ کہنے کا حق نہ رہے۔  
 « دنیا میں جو بنی بھی آئے وہ اخاف کے نفاذ کے لیے آئے لیکن وہ کامیاب نہ ہرے  
 یہاں تک کہ ختم المرسلین جو انسان کی اصلاح اور اخاف کا نفاذ کرنے کے لیے آئے وہ  
 بھی اپنے زمانے میں کامیاب نہ ہوتے۔ عدل و اخاف کے نتائیں کامیابی امام مہدی  
 کے نام لکھی گئی ۔» دیکھئے اتحاد و تکمیل ص ۱۵  
 حضرت میں کا دوبارہ آنارس لیے مقدر ہوا کہ کہیں مرتبہ امامت مرتبہ ثبوت سے نہ  
 بُعد جائے، حضرت میں بزم مریم کے وہ دفاتر حیات پورے ہو پائے تھے۔ اس لیے ہم اب  
 قسم القرآن کے مباحث کو یہاں اختتم کرتے ہیں۔

# الصحاب المذكورون في الكتاب

الحمد لله وسلام علی عباده الذين اصطفی اما بعد :

قرآن کریم میں کئی قوموں کے واقعات اصحاب کے عنوان سے ملتے ہیں جیسے اصحاب مدین، اصحاب الائیک، اصحاب الحجج، اصحاب السبت، اصحاب الرس، اصحاب الاخزود، اصحاب الجنة اور اصحاب افضل وغیرہ ان کے واقعات سے جیسا یہ پتہ چلتا ہے کہ مختلف ادوار میں کون کون سی قومیں صفوی زمین پر آبھریں۔ یہ پتہ بھی چلتا ہے کہ پھر ایک ایسا وقت بھی آتا ہے کہ ان کا نام دنیان تک بھی مت جاتا ہے۔ قرآن کریم میں ایسی بعض قوموں کا تذکرہ نہایت عترت کے پریاہ میں کیا گیا ہے، ہم یہاں ان میں سے بعض کا ذکر ان کی تاریخی ترتیب کے بغیر کرتے ہیں۔

کچھ وہ تذکرے ہیں جو قوموں کے نام سے ہیں جیسے قوم ولاد قوم شود، قوم تبع قوم بنی اسریل اور کچھ ہیں جو شخصیات ہیں جیسے ذو القرین، حضرت لقمان صاحب علم لدنی، حضرت خضراء رہمان اور رُز عول اور قارون وغیرہ۔ قرآن کریم کے طبقہ کو۔ ان میں سے ہر ایک کا کچھ علم ہر زنا چاہیئے تاکہ وقائع عالم کے جسیں پی منظر پر قرآن کریم کی مہایت اُتری وہ اسے اچھی طرح جان اور سمجھے سکیں۔ شاید ہم اس وقت ان مختلف قوموں اور شخصیتوں پر تصورہ نہ کر سکیں۔ آج کے بیان میں ان اقوام کا تذکرہ ہو گا جو مختلف قرون میں اصحاب کے نام سے آبھریں اور قرآن کریم نے انہیں اصحاب کے نام سے سے ہی ذکر فرمایا ہے جیسے اصحاب الائیک (اصحاب مدین)، اور اصحاب الجنة۔

## ① اصحاب الائیک (جہنڈ والے)

عربی میں ایک بزر جہاڑیوں کے تجھند کہتے ہیں، تجھند بیکلوں میں عام ہوتے ہیں، بھر قلزم کے کنارے عرب کے شمال مغرب میں ایک بھتی بھتی جیسا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولاد جو آپ کی بیوی قطروہ سے چلی آباد تھی حضرت ابراہیم کے ایک بیٹے کا نام مدین ممتاز اوس کی اولاد ہے

یہاں آباد ہوئی۔ انہیں اس نبی امیاز سے اہل مدین (معنی آں میں) بھی کہا گیا ہے اور باعثہ مسکن یہ اصحاب الائیہ کہلاتے ہیں، حضرت شیعیب علیہ السلام انہی میں سے تھے اور انہی کی طرف سبوث ہوتے تھے بیہی حضرت موسیٰ بھی کچھ وقت آکر ٹھہرے تھے۔

**نوٹ۔** اپنے پیر حضرت ابراہیم علیہ السلام سے بہت قریب کی نسبت رکھتے ہیں۔ ابھر اسماعیل حضرت اسحق حضرت لوط (اپکے بارہ بزرگ) اور حضرت شیعیب جربی قطورہ میں سے تھے۔ ثم اور فلسطین میں حضرت اسحق، عرب میں حضرت اسماعیل، شرقی اردن کی جانب عامورہ اور سدوم کی سینیول میں حضرت لوط اور حجراز کے شامی کنارے کا علاقہ حضرت شیعیب کا میدان عمل تھا۔ پھر اس میں جو علاقے مستدین تھے وہاں کے رہنے والوں کو اہل مدین کہا گیا۔ اہل بقیٰ کے رہنے والوں کو اہل ایک کہا جاتا تھا۔ کیونکہ درختوں کے زیادہ چہنڈا اور صری ہی تھے۔ سو اصحاب مدین اور اصحاب ایک دراصل ایک ہی لوگ ہیں یہ دونوں بڑی شاہراہ پر آباد تھے۔

وَإِنَّكَ لَأَنْتَ أَعْلَمُ بِمَا فِي الْأَرْضِ فَاقْتُلْهُمْ إِنَّمَا يَعْمَلُونَ

(بیک الجمر) ۴۹

ترجمہ۔ اور حقیقت نہیں بن کے رہنے والے گنہگار سو ہم نے ان سے بدلہ لیا اور وہ

دونوں بستیاں ایک کھنڈ راستے پر واقع تھیں

سورہ ہود میں اس قوم سے حضرت شیعیب کا خلاط بایں طور منتقل ہے۔ اس سے پہلے چنانچہ کہ ان پر عذاب آنے سے پہلے قوم لوح قوم ہو۔ قوم شود اور قوم لوط پر عذاب آچکا تھا اور اب اصحاب مدین بھی اس محدودی میں پڑے جیساں قوم شود جا پکی تھی۔

اپ نے فرمایا:-

وَلَيَقُومُ لَا يَحِيرُ مِنْكُمْ شَقَاقيٌ أَنْ يَصِيبُكُمْ مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحَ إِذْ قَوْهُ

ھو۔ اور قوم صالح و ماقوم لوط منکم ببعید۔۔۔۔۔ وَلَا جَاءَ أَمْرًا غَيْرَ مَا شَعَبَّا

وَالَّذِينَ أَمْنَى مَعْلَهُ بِرَحْمَةٍ مَنَا وَأَخْذَتُ الَّذِينَ ظَلَّوْا الصِّيَحةَ فَاصْبُرُوا

فِي دِيَارِهِمْ جَمِيعَيْنَ، كَانُوا لَعِنْتُو فِيهَا الْأَبْعَدُ الْمَدِينَ كَمَا بَعْدَتْ مَثُورَهُ.

(پٹ ہود ۸۹-۹۳)

ترجمہ۔ اور اسے میری قوم صندھ میں اس مقام پر نہ لے آئے کہ تم پر بھی وہی مار پڑے جو پہلے قوم فوج قوم ہرد۔ قوم صالح پر پڑچکی ہے اور قوم لوٹا بھی تم سے کچھ دُور نہیں رہی ..... اور جب ہمارا حکم ۲۰ پہنچا تو ہم نے شعیب اور جو لوگ ان کے ساتھ ایمان لائے انہیں اپنی رحمت سے بچا لیا اور ان ظالموں کو داحساب الایک (کو) ایک ہی پیغام نے پکڑا اور وہ اوندو ہے گرے گویا وہاں وہ کبھی نہ تھے ہی نہیں مُن روچکار ہے اہل مدین کو جیسے چکار پڑی قوم شود پر۔

اس سیاق سے اس قوم کی تاریخی حیثیت کا پتہ چلتا ہے کہ اس سے پہلے کتنی قومیں ہرچکی میں اور یہ کہ حضرت شعیب اُن کی طرف مبوث ہوتے تھے۔

**نُوٹ ۲** اس پیغام سے یہ قوم تو ہلاک ہو گئی لیکن یہ بتیاں منہدم نہ ہوئی میں۔ اس واقعہ کے متوں بعد جب حضرت موسیٰ وہاں سے گزرے تو اپنے وہاں ایک کنڈیں پر لوگوں کو پانی بھرتے دیکھا۔

دلدار دماء مدین وجد علیہ امّة من الناس یسقون (پٹ القصص ۲۲)

ترجمہ۔ اور آپ جب اہل مدین پر سُنْخَنے تو وہاں کچھ لوگوں کو کنڈیں پر موجود پایا۔ میں کے وہ بندگوں بعد ازاں حضرت موسیٰ کے سر بنے حضرت شعیب تھے یا ان کے میتھے شیرون یا شریو بھیا کہ تواریت میں ہے۔ میں علماء اسلام کا اختلاف ہے حضرت حسن بصریؓ کہتے ہیں وہ حضرت شعیب ہی ہیں۔ البعدیہ کہتے ہیں وہ شیرون تھے۔ قرآن کبھی میں اس شیخ کبیر کا نام ذکر نہیں کیا گیا۔ حضرت شعیب اور حضرت موسیٰ میں وقت کا بہت فاصلہ ہے جنہیں شعیب میں اسلام کی قبر حضرت موسیٰ میں بنائی جاتی ہے۔ اہل مدین کی ہلاکت کے بعد آپ یہیں آ کر اباد ہو گئے تھے۔

## ۲) اصحاب القریہ (ایک بستی والوں کا تذکرہ)

قرآن کریم پتہ صورۃ ثیین آیت ۳۴ میں ان بستی والوں کا ذکر ہے جنور صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا گیا کہ اپنے لوگوں کے سامنے ان بستی والوں کا ذکر کریں کہ ان پر کیا گزری یہ کس شہر اور کس حدود کا دافتہ ہے اس میں بہت اختلاف ہے شیخ الاسلام لکھتے ہیں:-

یہ کافل اکثر کے نزدیک شہر الطاکیہ ہے اور باسل کتاب اعمال کے ۲۷ جملوں اور  
گیارہویں باب میں ایک قصہ اسی قصہ کے مشابہ کچھ تفاصیل کے ساتھ شہر الطاکیہ  
کا بیان ہوا ہے لیکن ابن کثیر نے تاریخی حیثیت سے اور سیاقی قرآن کے  
لحاظ سے اس پر اختراض کئے ہیں۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دعوت جن شہروں اور علاقوں میں پہنچی اور وہاں کے لوگوں نے اپنی  
تقداد میں اسے قبول کیا ان کے ہاں وہ چار شہر مقدس سمجھے جاتے ہیں ۱۔ بیت المقدس ۲۔ الطاکیہ ۳۔  
اسکندریہ ۴۔ روما جسے ایج کل اٹلی کہتے ہیں اور وہ پپ کا مسکن ہے افلاکیہ (شام) کے لوگ  
حضرت عیسیٰ کی دعوت پر سب مسلمان ہو گئے تھے۔

قرآن پاک اصحاب القریہ کو پیغمبروں سے نکرانے والوں میں ذکر کرتا ہے اگر یہ الطاکیہ  
کا دافتہ ہے تو ان پیغمبروں کا زمانہ حضرت عیسیٰ سے بہت پہلے کا ہو گا کیونکہ حضرت صیہنی علیہ السلام کے  
بعد تصرف حضور خاتم النبین کی ہی بعثت ہوئی ہے اور کسی پیغمبر کا پتہ نہیں ملتا۔

اس بستی میں پہلے درستول کئے اور پھر ان کی تائید میں ایک اور رسول بھیجا گیا بستی والے  
ان تینوں کے خلاف ائمۃ کھڑے ہوتے اور اعتراض کیا تم ہمارے جیسے انسان ہو تم کیسے بھی ہو  
سکتے ہو۔ اُن کا اعتقاد تھا کہ لبڑ کبھی بنت و رسالت کا منصب نہیں پاسکتا اس بنا پر انہوں  
نے ان کی رسالت کا انکار کر دیا اور کہا جب سے تم اتنے ہو ہم خوست میں گھر گئے ہیں۔

اس بستی کے ایک سرے پر ایک نیک ادمی رہتا تھا اُسے اس صورت میں علم ہوا تو

وہ دوڑتا ہوا موقع پر آیا اور انہیں نصیحت کی کہ ان پیغمبروں کی بات مان لو۔ ان کی یہ مخلصانہ دعوت باس طور کر انہیں دنیا کا کوئی لاپچ نہیں تبارہ ہی ہے کہ یہ ماقومی خدا کے بھیجے ہوئے ہیں اور وہ ان کی دعوت پر خود بھی ایمان لے آیا۔

جو تینوں کے منکروں مہ بھلا اس چوتھے کی بات کیوں کر مان سکتے ہتھے انہوں نے اسے بھی مارڈا۔ وہ چوتھا بنا ہر قوان میں سے تھا، لیکن یہ اپنے کی بات ملنے والے بھی نہ تھے۔ شہید کو تو اس شہادت حق پر جزا عزاز ملا اس پر وہ حضرت سے کہنے لگا۔ کاش! میری قوم جان کے کم بھجے خدا نے اس پر کیا نوازا ہے۔

مپراس پوری قوم نے ایک زبردست چیخ سنی۔ یہ ان پر ایک عذاب تھا جو اُترا اور وہ سب سمجھ گئے ماری شوئی جاتی رہی۔ اسی وقت چلاک ہرگئے  
ان کا نت الاصیحہ واحدہ فاذا ہو خندون۔ (۳۷ لیں ۲۹)

### یاد رکھنے کے لائق ایک نکتہ

اس تمام ماقومیں ان بھیجے ہوؤں کے لیے رسولون کا نقطہ ہی آیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے تصریح کی ہے کہ انہیں ہم نے بھیجا۔ ان تینوں کا ایک جگہ جمع ہونا بتا تاہم ہے کہ یہ مستقبل شریعتوں کے مالی رسول نہ تھے بلکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں کسی بھی کی نیابت میں ان بھتی والوں کے پاس بھیجا تھا۔ یہ وہ رسول ہیں جو انبیاء کے درجہ اور مان کے حکم میں ہیں۔ یہ اس معنی میں رسول نہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے شریعتِ حبیدہ لاتے ہیں۔ اس اصطلاح میں پہلے رسول حضرت نوح علیہ السلام ہتھے ہیں۔ اس درجے کے رسول صرف ۳۱۳ ہوتے ہیں اور انبیاء ایک ناکھرا درکمی ہزار۔

اس تفہیل سے پتہ چلا کہ رسول اور رسول میں بھی فرق ہے کبھی لفظ مطلق انبیاء کے معنی میں بھی آ جاتا ہے۔

## تورات کوئے کر جلنے والے رسول

بنا اسرائیل کی شریعت تورات محتی۔ آئینہ کے سب اسرائیلی بنی اسی کے مطابق فضیلے کرتے رہے۔ قرآن کریم میں ہے:-

أَنَا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَعِكُم بِهَا النَّبِيُّونَ۔ (پ پ المائدہ)

بپر بنا اسرائیل قتل انبیاء کے بھی متکب ہوتے۔ ان کے بارے میں قرآن کریم نے خبر دی۔

يَقْتَلُونَ النَّبِيِّينَ۔ (پ پ البقرہ)

اور دوسرے مقام پر اس قتل انبیاء کی یوں حکایت فرمائی۔

فَكُلُّمَا حَاجَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا يَحْوِي إِنْفُكُمْ فَغَرِيقًا كَذَبُّمْ وَفَرِيقًا يَسْتَلُونَ۔

(پ پ البقرہ ۸۶)

ترجمہ۔ بپر بھلا جب مہماں کے پاس کوئی رسول آیا وہ حکم لے کر جو تمہیں پسند نہ لگا تو تم پچھے پیغمبروں کو حبیباتے رہے اور پچھے رسولوں کو قتل کرتے رہے۔

یہاں رسول وہی مراد ہیں جو حضرت موسیٰ کے بعد آئے اور وہ شریعت تورات کے پلے۔ ان رسولوں میں اور صاحب شریعت جدیدہ رسولوں میں بہت اصولی فرق ہے۔ یہ نکو ہمیشہ یاد رکھنا چاہیئے۔

## اصحاب القریب کے ذکر میں نصیحت و موعظت

- ① یہ عقیدہ کہ بشریت اور رسالت میں تنافی ہے غلط ہے یہ کسی کو مسلمان ہونے نہیں دیتا۔
- ② اسلامی عقیدہ یہ ہے کہ انبیاء انسانوں میں سے اتنے ہیں اور انسان ہوتے ہیں حضرت عیسیٰ مجی انسان تھے خدا یا خدا کے بیٹھے تھے۔
- ③ پیدا کریں اے پا اور آخرت پر ایمان لانا ضروری ہے انبیاء اسی لیے آتے ہیں۔

## ۳۔ اصحاب البیت (ہفتے والے لوگ)

جس طرح ہم مسلمان جمعہ والے لوگ کہئے جاتے ہیں یہود ہفتے والے لوگ ہیں، ان کی عبادت کا خاص دن ہفتہ ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے وقت میں یہ خاص دن جمعہ تھا، لگر انظر تعالیٰ نے قربت ابراہیم کی یہ پیر وی حضور فاتح النبیینؐ کی امت میں رکھی اور یہود کے لیے ہفتہ کا دن عبادت کا خاص دن مکہمہ ریا اور عیسائیوں کے لیے آوار کا دن مقدس مکہمہ ریا تورات میں ہے ۔

تم سببت کر مارا اس لیکے کہ وہ ممکنہ سے یہ مقدس ہے جو کوئی اس کو پاک

نہ جانتے وہ ضرور مار ڈالا جائے جو اس میں کچھ کام کرے وہ اپنی قرم سے

کٹ جائے چند دن کام کرنا لیکن ساتواں دن آرام کے لیے سببت ہے ۔

یہاں اصحاب سببت سے پوری قوم بھی اسرائیل مراد نہیں بلکہ ان کی وہ جماعت، جو بھر قلزم کے کنارے آباد تھے، بھی کاشکاران کا پیشہ تھا، یہ لوگ چند دن بھی کا خوب کار مبارکتے اور سالاریں دن آرام کرتے اور عبادت میں وقت گزارتے۔

اُدھر خدا کی آن ماشیتی کی ہفتہ کے دن بھیلیاں پانی میں خوب ہتیں، یہاں تک کہ یہ لوگ ہاتھ سے بھی کچھ لے سکتے، اب بعض نے یہ حیل تراش کر دریا کے کنارے بڑے بڑے گڑھے کھو دیتے، بہبھیلیوں کا انجہار ہتا تو بھیلیاں ان گڑھوں میں آگئیں اور جب پانی اُترتا تو وہ واپس دریا میں نہ جا سکتیں اور پھر یہ آوار کے دن ان بھیلیوں کو پکڑ لیتے۔

سورۃ اعراف میں ہے ۔

وَاسْتَلِهُمْ عَنِ الْقَرِيَّةِ الَّتِي كَاتَ حَاصِرَةً الْبَعْرَاذِ يَعْدُونَ فِي الْبَيْتِ ۔

(پ) الاعراف (۱۴۲)

ترجمہ، اور آپ ان سے اس لمحیٰ والوں کا حال پوچھیں جو دریا کے کنارے آباد ممحتوں اور یہ لوگ ہفتے کے دن اپنی حد سے بجاوڑ کر لے گئے ہفتہ کے دن بھیلیاں

پانی کے اوپر آتیں اور جب ہفتہ نہ ہوتا یہ نہ آتیں..... پھر جب وہ بڑھنے لگے اس کام میں جس سے وہ روکے گئے تھے تو ہم نے حکم دیا کہ تم بند ہو جاؤ ڈبل ہو گری۔ یہ واقعہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے تعریف یا گیارہ سال پہلے کا بتایا جاتا ہے اور اس کا نام حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت داؤد علیہ السلام کے درمیانی عرصہ میں کسی وقت کا ہے۔ اس لشیٰ کا نام ایسا ہے جو دریائے قلزم کے کنارے پر آباد تھی۔ اگر صرف سکر کی طرف سفر کریں تو رستے میں یہ جگہ ۲ قی ہے جہاں ان دونوں ریلی کی سبتوں آباد تھی۔

اللہ تعالیٰ نے ان سے عہد لے رکھا تھا کہ ہفتہ کے دن زیادتی سُکرنا اور ان نہایت پچھے عہد لیا تھا۔ وقلنا لَهُمْ لَا تقدِّرُوا فِي السُّبُّتِ وَاحْذَنُوا مِنْهُمْ مِّثْقَأً غَلِظًا (پٰ النَّاسٰ، ۱۵) ترجمہ۔ اور ہم نے انہیں کہا کہ ہفتہ کے دن کوئی زیادتی نہ ہو بلے اور ہم نے ان سے نہایت پچھے عہد لیا تھا۔

پٰ الْبَرَّ، ۶۵، پٰ النَّاسٰ، ۷، پٰ الْمَائِدَةِ، ۶۰، پٰ الْمُنَمَّلٌ، ۱۷ میں بھی اس قوم کا کچھ مختصر ذکر موجود ہے۔

## ایک غور طلب بات

کسی قوم پر جب کوئی مذاب آتا ہے تو اس لیے نہیں کہ وہ کام اس قسم کا تھا کہ اس کے کرنے پر دھماکہ ہو۔ بسا اوقات اس میں نظر اس پر ہوتی ہے کہ کس قسم کا حکم تردد اجارت ہے۔ وہ اسے گناہ سمجھتے ہوئے یا اسے کسی جیل سے گناہ سے بکال کر اس حکم دینے والے کے حکم کو نہ ہونے کے درجے میں لایا جا رہا ہے۔ اس دوسری صورت میں یہ نہ صرف حکم عددی ہے بلکہ حکم دینے والے ایک طور استہزا بھی ہے۔ اگر یہ حکم الشرب الغزت کا ہے تو یہ مسترد کبھی اس کی عیزت کا موصوع بھی بن جاتا ہے۔

زیرِ بحث واقعہ ہفتہ کے دن بھلی کاشکار دکرنے کا اپنی ذات میں کوئی ایسا سلسلہ نہیں کہ جس

سے لاپرواہی لئتے ہوئے عذاب کو دعوت دے کر شکلیں مسخ ہو جائیں۔ لیکن یہ حیلہ جوئی خدا کی ذات سے آتا ہے امداد ہے کہ اب میکہ اس کی عیزت بن گیا اور ان لوگوں کی صورتیں مسخ کر دی گیں۔

## دوسری غور طلب بات

یہ سورۃ کا مسخ ہونا حقیقتہ دائم ہوا یا اُن کی کے قلب مسخ ہو کر بندروں کے ہو گئے حضرت قادہ، حضرت منحاک اور ریحیں بن النس اس کے قال ہیں کہ وہ سرکش لوگ صدر بندرا نباد یئے گئے تھے قبل از وہ پہلے ہی بندرا صفت تھے جس کے مطابق انہوں نے حیے کی یہ راہ اختیار کی، اتنی بڑی سرکشی کے بعد ان کے قلب کا مسخ ہونا ہمیں سمجھ میں نہیں آتا۔ سو صحیح یہی ہے کہ یہاں ان نامہ اذن کی منزادگی بندرا اور سورہ بن جانا ہوتا کہ وہ دیکھنے والوں کے لیے نشان عیزت ہے۔

اللہ تعالیٰ نے جب انہیں سزا دی تو اسے اگر پھولوں کے لیے مرغعت بنایا اور ظاہر ہے کہ کسی کے دلی احوال تو دوسرا مل کے لیے کچھی مرغعت عیزت نہیں ہوتے اور یہاں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:-

فجعلناها كاللامبین ميديما دما خلفها ومن عظمه للستين۔ (پ البر ۴۶)

ترجمہ: پھر کیا ہم نے اس واقعہ کو عیزت ان لوگوں کے لیے جو دہاں نہتے اور پیچے آنے والوں کے لیے بھی۔

پھر سورہ اعراف آیت ۱۶۲ میں جب انہیں بندرا ہونے کا حکم کرن دیا گیا تو ساتھ صفت خاصیں بھی ذکر فرمائی۔ یہ اس بات کا قریب ہے کہ یہاں وہ بندرا مراد ہیں جو دیکھنے والوں کی نظر میں بھی ذیل نظر آئیں اور یہ مسخ حقیقتی سے ہی ہو سکتا ہے پھر سورہ المائدہ آیت ۲۰ میں فرمایا:-

من لعنه الله وغضبه عليه وجعل منهم القردة والخنازير وعبدالطااغوت  
لوٹک شر مکاناً۔

ترجمہ: وہ جس پہنچت کی اللہ نے اور اس پیغصب نازل کیا اور ان میں سے بعضوں کو بندرا کر دیا اور بعضوں کو سورہ اور جنہوں نے بندگی کی شیطان کی وہی لوگ بدتر ہیں درج ہیں۔

یہ بعنوان کی تسلیم کو کچھ بندروں کی صورت میں صفحہ ہے اور کچھ سوروں کی صورت میں ہلاتی ہے کہ یہ سوروں کا سੱخ ہو جانا ہما اور قلبیاً تو ان کا بتسریز نہ ان کی بڑی بار محتوا۔

تیسری غور طلب بات

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کہتے ہیں ہم نے آنکھت ملی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یہ جو بند رادر سور و بوجہ دہیں کیا یہود کی نسل سے ہیں (جو منہ ہستے) اپنے نے فرمایا۔

لَا إِنَّ اللَّهَ لَمْ يُطِعْنَ قَوْمًا قَطْ فَيُمْسِخُهُمْ فَكَانَ لَهُمْ ذِلْلٌ . (رَوَاهُ أَحْمَدُ)

ترجمہ بنہیں اللہ تعالیٰ نے کبھی کسی قوم پر مسخ کی لعنت نہیں کی کہ اس کی نسل کر اس نے باقی رکھا ہو، پر جانور جانور خدا کی مستقل مخلوق ہیں۔

صحاب الرس

یہ لوگ کب گزرے؟ پڑھ ق آیت ۱۷ میں ہے :-

**كَلَّتْ فِيلِهِمْ قَمْ فُوحْ وَاصْحَابُ الرَّسْ وَثِنْوَهُ وَعَادُ وَفَرْعَوْنُ**

وأخوان لوط واصحاب الايمان وقوم تبع.

ترجمہ جھپٹاں چکے ہیں ان سے پہلے قوم نوح، اصحاب الرس. قوم شوداد و فراعنة مصر اور ان خوان لوط اور اصحاب الائکہ اور قوم تنع.

وہ سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بہت پہلے کی قوم ہے جس کا ذکر عاد اور نہود کے ساتھ گلپ جاری ہے۔

وعاد اوثود واصحاب الرس وق دفامن ذلك كثيـل . (١٩) الفرقان هـ

سہ عربی زبان میں کنوں کو کہتے ہیں۔ اس سرکش قوم نے اپنے نبی کو ایک کنوں میں گرفتار کر رکھا تھا جو حضرت شاہ عبدالقدار محدث دہلوی لکھتے ہیں۔

ایک امتنے اپنے رسول کو کمزیں میں بندگی کا پھر ان پر عذاب آیا تب وہ رسول خلاص ہوا۔ (دہبر مردی عن عکرم)

اسی کے معنی غار کے بھی ہیں۔ اس لیے بعض لوگوں نے اصحاب الرس سے اصحاب الاعداد  
مراد لیے ہیں لیکن یہ صحیح نہیں۔ اصحاب الاعداد حضرت عیین علیہ السلام کے بعد ہونے ہیں۔ ابن عساکر کہتے  
ہیں اصحاب الرس قوم عاد سے بھی پہنچے کے ہیں۔ ان کی طرف جو سپیر برے ان کا نام خطوات معاً مسعودی  
کہتے ہیں اصحاب الرس حضرت ابراہیم کے بعد ہونے ہیں۔ یہ لوگ حضرت اسماعیل کی اولاد میں سے تھے  
یہ اس طرح ہوتا رہا تو ماننا پڑتا ہے کہ حضرت اسماعیل کے بعد بزرگ اسماعیل ہیں بھی اور سپیر ہونے جنہیں اصحاب  
الرس نے جھٹلایا۔ کیونکہ ان کا تذکرہ اس تکذیب انبیاء کے جرم میں ہی کیا گیا ہے۔

## ⑤ اصحاب الکھف

شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانیؒ کہتے ہیں۔ چند نوجوان روم کے ظالم دجال بادشاہ  
کے عہد میں سمجھے جن کا نام بعض نے دیا تو اس بتایا ہے بادشاہ سخت غالی بُت پرست تھا۔ اور  
جبرہ اکڑاہ سے بُت پرستی کی اشاعت کرتا تھا۔ عالم لوگ سختی اور تکلیف کے خوف اور چند روزہ  
دنیوی منافع کی طبع سے اپنے مذاہب کو چھوڑ کر بُت پرستی اختیار کرنے لگے۔ اس وقت چند  
نوجوانوں کے دلوں میں جن کا تعلق علماء سلطنت سے تھا جیاں ہیا کہ ایک مخلوق کی خاطر خانق کر  
ناراض کرنا ٹھیک نہیں۔ ان کے دل خشیت الہی اور نور تقریٰ سے بھر پور تھے۔ حق تعالیٰ نے صبر  
و استغفار اور توکل و تقبل کی دولت سے مالا مال کیا تھا۔ بادشاہ کے روپ و جاکر انہوں نے نعروہ  
مستان لگایا۔

لَنْ نَدْعُوا مِنْ دُونَهُ الْمَهَالَتَدْ قُلْنَا أَذْأَشْطَطًا

تم جہہ، نہ پکاریں ہم اس ایک کے سوا کسی کو میں عدو، نہیں تو کہی ہم نے بات  
عقل سے دُور۔

اور ایمانی جو اس دستقلال کا مظاہرہ کر کے دیکھنے والوں کو مبہوت وحیرت زدہ کر دیا۔ بادشاہ کو کچھ ان کی نوجوانی پر حرم ایاد شاید اس لیے بھی کہ وہ عماں مسلمانت میں سے تھے، اور کچھ درسرے میشاغل و مصالح مالعہ ہوئے کہ ان کو فوراً قتل کر دے چند روز کی مہلت دی کہ وہ اپنے معاملہ میں غور و نظر ثانی کر لیں۔ انہوں نے مشورہ کر کے طے کیا کہ ایسے فتنے کے وقت جب کہ جبر و تشدد سے عاجز ہو کر قدم ڈمگا جانے کا خطرہ ہے۔ مناسب ہرگاہ کہ شہر کے قریب کسی پہاڑ میں روپوش ہو جائیں اور دلپی کے لیے مناسب موقع کا انتخاب کریں۔ ڈعا کی کہ خداوند اور اپنی خصوصی رحمت سے ہمارا کام بنادے اور رُشد و ہدایت کی جادہ پیمانی میں ہمارا سب تنظیم و رست کر دے۔ آخوند شہر سے بخل کر کسی قربی پہاڑ میں پناہ لی اور اپنے میں سے ایک کو ماسور کیا کہ بھیں بدل کر کسی وقت شہر جایا کرے تا افسوس دیات خرید کر لاسکے اور شہر کے احوال و اخبار سے سب کو مطلع کرتا رہے۔

جو شخص اس کام پر مأمور تھا اس نے ایک روز اطلاع دی کہ آج شہر میں سرکاری طور پر ہماری تلاش جاری ہے اور ہمارے اقارب و اعزہ کو مجبر کیا جا رہا ہے کہ ہمارا پتہ بتالیں یہ مذکورہ ہمدرد اتحادکہ اللہ تعالیٰ نے ان سب پر نیند طاری کر دی۔

کہا جاتا ہے کہ سرکاری ۲۰ میوں نے بہت تلاش کیا۔ پتہ نہ لگا۔ تحکم کر بیٹھ ہے اور بادشاہ کی رائے سے ایک سیسی کی تختی پر ان نوجوانوں کے نام اور مناسب حالات لکھ کر خزانہ میں ڈال دیئے گئے تاکہ آئندہ آئندے والی نسلیں یاد رکھیں کہ ایک جماعت یہت ایک گز طریقے سے لاپتہ ہو گئی ہے ممکن ہے۔

یہ نوجوان کس مذہب پر تھے؟ اس میں اختلاف ہو رہے۔ بعض نے کہا ہے کہ نصرانی یعنی مسیحی کے پیروکھ تھے لیکن ابن کثیر نے قرآن سے اس کو ترجیح دی ہے کہ اصحاب کہف کا صہبہ حضرت مسیح سے پہلے کا ہے۔

صحاب اکہف کو اصحاب الرقیم بھی کہا جاتا ہے۔ رقمیم اس تختی کو کہتے ہیں جس پر ان کے نام

لکھے گئے تھے، قرآن کریم میں ہے۔

وَلِبُشَوْا فِي كَلِمَتِنَ ثَلَثِ مائِيَّةٍ سَنِينَ وَازْدَادَوا نَسْعاً۔ (پاکیت ۲۵)

ترجمہ۔ اور مدت گزری اُن پر ان کی غار میں تین سو برس اور ان کے اور پر ان

یہاں ہم ان پر گزرے پرے واقعات نہیں بیان کر رہے ہیں، اس کے لیے قرآن پاک کی صورت کہت کا مطابعہ کریں، جو باقیں یہاں لبڑو بیٹی یاد رکھنے کے لائق ہیں، یہ ہیں:-

① اللہ تعالیٰ چاہے تو انسانوں کو بنیر کھانے پینے کے صدیوں زندہ رکھ سکتا ہے اور اس دو روز ان کی حوصلت عزیزی ختم نہیں ہوتی جاگئے پر ان کو پھر بھر ک لگ آئے اور وہ اس رزق مادی کی تلاش میں نکلیں یہ کوئی ناممکن بات نہیں۔ اسی طرح حضرت عیینی علیہ السلام اگر فرشتوں کے کوئی جہاں میں صدیوں رہیں اور ان کو اس رزق مادی کا احتیاج نہ ہو تو یہ بھی کوئی ناممکن بات نہیں۔

② یہ کامات اللہ تعالیٰ کے جس نظام فطرت پر پول رہی ہے وہ عام عادت الہی ہے لیکن اللہ تعالیٰ کبھی بعض حالات میں اپنی عادت خاصہ بھی ظاہر فرماتے ہیں جس میں پہنچنے نظام میں خرق عادت کا نہ ہونا ہے اسے مجذہ کہتے ہیں جیسے اگل جلائے یہ اس کی نظرت ہے اور جب نہ جلائے تو یہ خرق عادت ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو جب اگل میں ڈالا گیا تو یہ خدا کی عادت خاصہ ظہوریں آئی کہ اگل ہو مگر جلاکے نہ۔ عادت عامہ اور عادت خاصہ دونوں اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے سو مجذہ فعل خداوندی سے ظہوریں آتی ہے اس میں اعزاز و اکرام بیغیرہ کا ہوتا ہے۔

③ قرآن کریم نے اصحاب کے نام سے جن قدر میں کا تعارف کرایا ہے وہ سب غلطی پر ہے ہیں۔ بیسے اصحاب القریۃ، اصحاب الریت، اصحاب الرس، اصحاب الائک، اصحاب الفیض، اصحاب الافتد وغیرہ صرف اصحاب کہت ہیں جو حق پر تھے اور اللہ تعالیٰ نے ان اپنی بے نظر رحمتیں فرمائیں۔

## ۹) اصحاب الحجر

اصحاب الحجر یہ قوم شہود کا دوسرا نام ہے جو جران کا علاقہ تھا جو مدینے سے شمال کی طرف ماقع

ہے۔ ان کی طرف حضرت صالح علیہ السلام میسونٹ ہوئے تھے۔ ایک بنی کا جھلنا ناسب نبیوں کا جھلنا ہے۔ قرآن کریم میں ہے۔

ولقد كذب أصحاب الحجر المسلمين . و آتيناهم آياتنا فكانوا عنها معرضين  
و كانوا يخترون من الجبال بيوتاً أمنين . فأخذتهم الصيحة مصبعين .

(پاک الحجر) ۸۲

ترجمہ۔ اور بے شک جھلایا جھر کے رہنے والوں نے رسولوں کو اور دیں ہم نے  
ان کو اپنی آیات سو وہ ان سے من پھر گئے وہ اپنے گھر پہاڑوں میں تاشتے  
رہے کہ وہاں وہ امن سے رہ سکیں گے (ان پر کوئی پکڑنے آئے گی)، پھر  
انہیں صبح ہرنے کے وقت ایک پیغام نے آ پکڑا۔

پہلے ان لوگوں نے حضرت صالح سے ان لوگوں کی سجائی کا نشان مانگا تھا۔ الل تعالیٰ  
لے خرتی عادت سے ایک پہاڑ سے اُذنچی پیدا کر دی۔ وہ اُذنچی خدا کی قدرت اور حضرت صالح  
علیہ السلام کی صداقت کا ایک کھلا نشان تھی۔ اب قوم پر پابندی بھی کیا یہ اُذنچی بدھ رہا ہے چلی جائے  
اسے کوئی شخص کوئی تخلیف نہ دے۔

وَلِيَقُومْ هَذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لِكُمْ أَيَّةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا  
تَمْسُّهَا بِسُوءٍ فَيَا خَذُوكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ . (پاک ہود ۶۷)

ترجمہ۔ اے قوم یہ اللہ کی اُذنچی تھارے لیے ایک نشان ہے سو تھوڑا دوسرا کو  
کھاتی پھرے اللہ کی زمین میں اور نہ چیزنا اس کو کوئی تخلیف دینے کے لیے  
پھر آپکے گام کو عذاب بہت جلد۔

ان میں جرس سب سے زیادہ بدجنت تھا اس نے اس اُذنچی کی کوئی نیچیں کاٹ دیں یہ قادر  
بن سالفت تھا۔ ان پر ایک دربر دست پیغام آئی اور پہاڑ میں زلزلہ بھی آیا۔ وہ جو اس میں اپنی حافظت کے  
لیے مکان تلاشتے تھے وہیں ذب کر رہ گئے۔ یہ ان پر خدا کی طرف سے ایک عذاب تھا۔

فَاخْذَ قَمَ الْرَّجْفَةَ فَاصْبَحَوْا فِي دَارِهِمْ جَنَّمِينَ. (پٰٽ الاعراف ۸)

تُرجمہ سوال کو لے لیا یہ دلائل نے سروہ رہ گئے اپنے گھر میں افسوس پڑے  
کذبیت شود بظفرواها اذابعت اشقاها فتال هم رسول اللہ نعاتہ اللہ  
وسقیها فکذبواه فقروها فدم علیهم دھم بذین فرسی اها  
ولایخاف عقبیها (پٰٽ الشس)

ترجمہ جملایا قوم شود نے سرکشی سے جب ان میں کا سب سے بڑا بدجنت اٹھا  
پھر کہا انہیں اللہ کے رسول نے خود اور ہمہ اسرائیل اذشی سے اور اس کے پانی  
پینے کی باری سے پھر انہوں نے حضرت صالح کو تحملایا اور اس اذشی کے پاؤں  
کاٹ دادے پھر اللہ ادیا ان پر ان کے رب نے بسب اس کے گناہوں کے  
پھر پابر کر دیا اس کو اس پچھلے میں کسی کا خوف کا ہے کہ

## ④ اصحاب الجنة (باغ والے متمن اور مغزور لوگ)

دنیا میں سمجھی کچھ اسباب نہیں ان کے پچھے پڑھ تعالیٰ کی قدرت اور اس کی شیلت کام کرنی  
ہے۔ انسان اسباب پر فرنغیت ہو کر جب اس کو محلا بیٹھتا ہے تو پھر باد مقات اسماں پہنچ میں  
اجاتا ہے تب سمجھتا ہے کہ محض اسباب کچھ نہیں۔ قرآن کریم نے کچھ متمن اور مغزور لوگوں کا ایک  
ایسا ہی واقعہ پٰٽ التعلم میں نقل کیا ہے۔

ایک باغ والوں کا صبح کھیتی کاٹنے کا پروگرام تھا مگر بھروسہ صرف اپنے اوپر تھا۔ انسانی  
زادے کے آگے کوئی اور طاقت بھی حاصل ہے اسے وہ نہ مانتتھے۔ یہ ابھی سوئے ہی تھے کہ  
ایک بھکر آیا اور ہوا کے اس زور سے پورے کا پرو باغ بر باد ہر گیا۔ صبح جب وہ دہاں پہنچے  
تو عصس کرنے لگے کوئی اسکی اور علیک آگئے ہیں۔ دہاں باغ تھا ہی نہیں۔ ایک کہنے لکھا کیا میں نے تھیں  
یہند کہا تھا کہ اس نعمت پر تم خدا کی پاکی کیوں نہیں بیلتے۔ اب اس نہیں کے بعد تھیں خدا

یاد آ رہا ہے۔

قرآن کریم میں ایک نعمتہ مالے بدبخت کاذک ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اُسے بھی اور اس کی قوم کو پانچا۔ اس کے بعد فرماتے ہیں :-

انما بلوْهُمْكَا بِلَنَا أَصْحَابُ الْجَنَّةِ إِذَا قَسَمُوا الْيَصْرَفَ مِنْهَا مَصْبِحَيْنِ وَلَا  
يُشَتَّتُونَ نُطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رِبْكَ وَهُمْ نَانُونَ ذَا صِبَّتْ كَالصَّرَمِ۔

(پل القلم)

ترجمہ۔ یہ نے ان کو جتنا بھی ہم نے اصحاب الجنة کو اُزما تھا جب انہوں نے  
تم کھائی کہ اس باغ کے پھل صبح توڑیں گے اور یہ تو کہا کہ گل غلط اچھا ہے پھر  
چکر لگا یا اس باغ کا ایک چکر لگانے والے جنگل نے تیرے خدا کے حکم سے اور  
وہ سو سے ہی رہ گئے۔ پھر صبح کو وہ باغ بالکل کٹ کر رہ گیا۔ پھر جب صبح ہوئی  
انہوں نے اپس میں آواز دی اور سیرے پنے کھیت پھل پاگر تھیں پھل ترشی ہے۔

## ۶ اصحاب الْأَخْدُود

قرآن پاک میں اصحاب الْأَخْدُود کا ذکر پت سورہ بروج میں کہا گیا ہے۔ ان کا زمانہ حضرت عیینی  
علیہ السلام اور حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ماہین کا ہے لبعن علماء نے ۱۴۵۲ھ کا داقعہ بتایا  
ہے کچھ ظالم لوگوں نے اپنے وقت کے اہل حق کو جلانے کے لیے بڑی بڑی کھایاں بنائیں۔ ان  
میں سب سے سایہ صحن ڈال کر ان کو دھونکایا۔ اس پریمی اصحاب الْأَخْدُود کہلاتے۔ خدا اور  
اخدود کھائی اور خندق کو کہتے ہیں۔ اس کی جمع اخادرید آئی ہے۔ ان کھائیوں میں اس وقت کے متون  
جو حضرت عیینی علیہ السلام کے صحیح دین پر مکتوب ہے جن کا فروں نے اس وقت کے مکانوں  
کو آگیں لندہ بلاد یا انہیں اصحاب الْأَخْدُود کہتے ہیں۔

حضرت شیخ الاسلام لکھتے ہیں :-

پہلے زمانہ میں کرنی کافر بادشاہ تھا اس کے ہاں ایک ساحر (جادوگر) رہتا تھا جب سارہ کی ہوت کا وقت قرب ہوا اس نے بادشاہ سے درخواست کی کہ ایک ہوشیار اور ہونہار لڑکا مجھے دیا جائے تو میں اس کو اپنا علم سکھا دوں تاکہ میرے بعد یہ علم مٹ نہ جائے چنانچہ ایک لڑکا تجویز کیا گیا جو روذانہ سائز کے پاس جا کر اس کا علم سکھتا تھا۔

راستہ میں ایک عیانی را ہب رہتا تھا جو اس وقت کے اعتدال سے دین حق پر تھا۔ لڑکا اس کے پاس بھی آتے جاتے لگا اور خفیہ طور پر راہب کے ہاتھ پر مسلمان ہو گیا اور اس کے فیضِ محبت سے ولایت و کرامت کے درجہ کو پہنچا۔ ایک روز لڑکے نے دیکھا کہ کسی بڑے جانور دشیر وغیرہ (دشیر کا نام ہے جس کی وجہ سے مختلف پریشان ہے۔ اس نے ایک پتھر ہاتھ میں لے کر دعا کی کہ اے اللہ اگر اس راہب کا دین سچا ہے تو یہ جا لد میرے پتھر سے ما راجاتے۔ یہ کہہ کر پتھر چھین کا جس سے اس جانور کا کام تمام ہو گیا۔ لوگوں میں شور ہوا کہ اس لڑکے کو عجیب علم ہتا ہے کسی اندھے نہ مُن کر درخواست کی کہ میری آنکھیں اچھی کر دو۔ لڑکے نے کہا میں اچھی کرنے والا نہیں۔ وہ اللہ وحدہ لا شریک ہے۔ اگر تو اس پر ایمان لاتے تو میں دُعا کروں۔ میید ہے وہ تجھے کو بینا کر دے گا جنانچہ ایسا ہی ہوا۔

شده شدہ یہ تجھیں بادشاہ کو پہنچیں۔ اس نے بہم ہو گر لڑکے کو مع راہب اور اندھے کے طلب کر لیا اور کچھ سمجھت و لفڑکے بعد راہب اور اندھے کو قتل کر دیا اور لڑکے کی نسبت حکم دیا کہ اسے اُوپنچے پہاڑ سے گرا کر ہلاک کر دیا جائے۔ مگر خدا کی قدرت بزرگ اس کو لے گئے تھے سب پہاڑ سے گر کر ہلاک ہو گئے اور لڑکا صبح و سالم چلا آیا۔ پھر بادشاہ نے دریا میں غرق کرنے کا حکم دیا۔ ہاں بھی یہی صورت پیش آئی کہ لڑکا صاف پیچ کر نکل آیا اور جو لے گئے تھے وہ سب دنیا میں ڈوب گئے۔ اُخ بادشاہ نے لڑکے سے کہا اُس خود مر نے کی تکیب بلائی۔

اپ سب لوگوں کو میدان میں جمع کریں ان کے سامنے مجھے سولی پر لٹکائیں اور یہ لفظ کہہ کر میرے تیر ماریں۔ بسم اللہ رب الغلام راس اللہ کے نام پر جو

رب ہے اس لڑکے کا، چنانچہ بادشاہ نے ایسا ہی کیا اور لڑکا اپنے رب کے نام پر قربان ہو گیا۔

یحییٰ واقعہ دیکھ کر یک لخت لوگوں کی زبان سے ایک نعرہ بلند ہوا کہ امنابربالغلام دہم سب لڑکے کے رب پر ایمان لائے) لوگوں نے بادشاہ سے کہا کہ یونہجے جس چینگی کو رکھتا ہے کر رہے تھے وہی پیش آئی۔ پہلے تو کرتی ایکاڈ کا مسلمان ہوتا تھا۔ اب خلق کثیر نے اسلام قبول کر لیا۔ بادشاہ نے غصہ میں اسکر بڑی بڑی خندقیں کھدو رائیں، ان کو خوب آگ سے بھرا کر اعلان کیا کہ جو شخص اسلام سے نہ پھرے گا اس کو ان خندقوں میں ہجر نک دیا جائے گا۔ لوگ آگ میں ڈالے جائے تھے لیکن اسلام سے نہیں بیٹھتے تھے۔

یہاں اس بادشاہ اور اس کے ساتھ یعنی وزیر و اور مشیر و مولوی اصحاب الاحمد و دکھلائی ہے جو مسلمانوں کے جذبے کا تماشہ دیکھ رہے تھے اور بدجھتوں کو ذرا رحم نہ آتا تھا۔

حضرت مولانا شبیر حمد عثمانیؒ فرماتے ہیں کہ صحیح علم، جامع ترمذی، مسند احمد و غیرہ میں جو حصہ نہ کرو ہے اس کا غلام یہ ہے۔ بل

## ۹ اصحاب الفیل

یہ واقعہ آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت باسعادت سے چند روز پہلے کا ہے اس یہ دہ کو بگل پورے جہاز میں بہت مشہور تھا۔ یہ اس آخری دور کے سرکش چاہتے تھے کہ بیت اللہ شریف کو خارت کر کے اپنا مصنوعی کعبہ آباد کریں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا اظہار فرمایا اور چوتھے چھترے پرندوں سے بڑے بڑے ہمیشور اور بھتی والوں کو ہلاک کر لیا۔ شیخ الاسلام لکھتے ہیں:-  
بادشاہ جہش کی طرف سے میں میں ایک حاکم اپر ہے نامی تھا اس نے دیکھا کہ  
مارے عرب کعبہ کا حج کرنے جاتے ہیں جاہا کہ ہمارے پاس جمع ہوا کریں

## امثال القرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اماليعده :

قرآن کریم نے رندگی کے اوپنے حقائق اور کائنات کی فطری صفاتیں عام فہم مشاول سے ذہن میں آثاری ہیں:-

و يضرب الله الأمثال للناس لعلهم يذكرون۔ (پیغمبر مسیح ۲۵)

ترجمہ: اور بیان کرتا ہے اللہ تعالیٰ مثالیں لوگوں کے واسطے تک دہ سوچیں۔  
دین فطرت کے عام تعارف اور تدبیر و تذکر پیدا کر لے کر لیے یہ اسلوب بہت بلیغ ہے  
ہم یہاں قرآن میں بیان کی گئی چند امثال ایک سبق عنوان سے ہریہ قارئین کرتے ہیں، ایک حدیث  
میں ارشاد ہوا:-

و اتَّبِعُوا الْحَكْمَ وَاخْمُوا بِالْمُتَشَابِهِ وَاعْتَبِرُوا بِالْأَمْثَالِ بِلِهِ

ترجمہ: پیری دری محکمات کی کرد متشابہیات پر ایمان لاو (اے پیغمبر عقیدے کا مدارہ  
رکھو) اور مثالیں سے سبق حاصل کرو۔

نظری حقائق اور نتائج اعمال مشاول کے تمثیلی نقشوں سے ذہن کے اتنے قریب ہو جاتے  
ہیں کہ قرآن بالکل آسمان ہو جاتا ہے۔

و لَقَدْ يَسَرَنَا الْقُرْآنُ لِلَّذِكْرِ فَهُلْ مِنْ مَذَكَرٍ (یا پیغمبر)

ترجمہ: اور ربہم نے فتحت پاٹ کے لیے قرآن کو آسمان کر دیا ہے۔ ہے کرنی فتحت پڑھنے والا۔

یہ مثالیں اپنے اندر اسرار دریوز کے بھی یہ شمار خزانے رکھتی ہیں اور سہل بیان کا  
حق بھی ادا کر جاتی ہیں۔ سو اسلامی علوم میں امثال القرآن کا موضوع بڑی اہمیت رکھتا ہے اور اس  
میں غور کرنا قرآن کے ہر طالب علم کے لیے ادبی ضروری ہے۔

لوگوں کے حق سے محروم رہنے کی وجہ یا تو یہ ہوتی ہے کہ ان کی قوت نظری کمزور ہے۔ وہ

ایمان حقائق کا تفسیلی جائز نہیں لے سکتے اور نہ اپنی قوتِ عملی سے اس نظری کمزوری پر غلبہ پاسختہ ہیں یا ان کے حق سے محروم رہنے کی وجہ ان کا دینوی لذتوں میں انہماں ہوتا ہے وہ عارضی مالہ متنازع اور فانی لذتوں میں ہو کر حقیقی دنگی اور ہمیشہ رہنے والے العادات کو ضائع کر دیتے ہیں۔ قرآن کریم ان کمزوریوں کا تمشیلی پیرسے میں نقشہ کھینچتا ہے اور ایک ایک حالت کو محضوں بنا کر سختہ لانا ہے۔

## ① ایمان کی ایک واضح اور محسوس مثال

نظری الجواب سے بکال کر لوگوں کو ہدایت ایک محضوں شکل میں دکھادنیا اس کی مثال لیجئے جو لوگ غلط بیانی سے اپنے اپ کو مون کہتے تھے ان کے لیے ایمان کی ایک محضوں ہمورت پیش کر دی بلکہ دیکھ ایمان کا معیار صحابہ کرام کی شخصیات کو ہمیہ ہیں اگر تم خود حقیقتِ ایمان کو نہیں سمجھ سکتے تو اپنے اپ کو صحابہؓ کی کسوٹی پر پڑھ لو:-

① وَإِذَا قُتِلَ لَهُ أَمْوَالًا مَّا مَنَّ الظَّالِمُونَ قَالُوا إِنَّمَنَّ كَمَا أَمْنَى السَّفَهَاءُ أَكَمَ

أَنْحَمُ هُمُ السَّفَهَاءُ وَلَكُنْ لَا يَعْلَمُونَ۔ (پ ۲۰ البقرہ)

ترجمہ۔ اور جب انہیں کہا جاتے کہ تم ان لوگوں (صحابہؓ) کی طرح ایمان لا اونکہہ دیتے ہیں کیا ہم ان بے وقوف کو معیارِ ایمان سمجھیں؟ خبردار یہ خود ہی بیو تو ہیں مگر جانتے نہیں۔

دوسرا مقام پاکس مثال کو ان الفاظ میں پیش کیا:-

② فَإِنْ أَمْنَوْا بِمِثْلِ مَا مَنْتَمْ بِهِ فَقَدْ أَهْتَدَ دَارَوْنَ تَلَوْفَانَمَاهِمْ فِي شَقَاقٍ (پ ۲۱ الزمرہ، ۱۳)

لہ اس آیتہ شریف سے یہ باتیں معلوم ہوئیں۔ صحابہ کرام کو معیارِ ایمان بنداشتا جا دیں اور بیوتوں کا کام ہے۔ ۲۔ صحابہؓ پر تبراس سے پہلے منافقوں نے کیا اور انہیں بیو توف کہا۔ ۳۔ صحابہؓ کو جس نے جو کچھ کہا انسان کی طرف سے اس نے اپنے لیے وہی کچھ سننا جس نے انہیں السفہاء کہا۔ اس کو یہی جواب ملا۔ الا اَنْهُمْ هُمُ السَّفَهَاءُ۔

س ہے یہ گندب کی صدا جیسی کہو ولی سُنُو

ترجمہ پس اگر یہ لوگ اس طرح ایمان لائیں جیسا کہ تم (اے صحابہ پغمبر ناظم) یہاں لاسئے ہو تو بے شک یہ ہدایت پڑھیں اور اگر یہ اس اصول سے پھر جائیں تو پھر یہ حض صدر پڑھیں۔

## ۲) اہل تشییع کے لیے ایک عام فہم مثال

جو لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹا کہتے تھے ان کی قوتِ نظری اس غلط فہمی کا شکار ممکنی کہ حضرت مسیح موعود کا کوئی باپ نہیں اس لیے وہ خدا کے بیٹے ہیں۔ قرآن کریم یہاں ابطالِ اُبھیت مسیح کے لیے منطقی مقدرات قائم کرنے کی بجائے ان کی غلطی کو اس تمثیلی رنگ کے انداز میں کرتا ہے۔

ان مثل عیسیٰ عند اللہ کے مثل ادم۔ (پ ۳۹ آل عمران)

ترجمہ عیسیٰ کی مثال اہل کے نزدیک ایسی ہے جیسے مثال ادم کی۔

یعنی عیسیٰ علیہ السلام کے خدا کا بیٹا ہونے کی اگر یہ درج ہے کہ ان کا باپ کوئی نہ تھا تو حضرت اہل علیہ السلام کا بھی تو کوئی باپ نہ تھا بلکہ ان کی قومان بھی نہ ممکنی اس حساب سے تو حضرت اہل کو بھی خدا کا بیٹا کہنا چاہیئے جالانکہ اس کا کوئی بھی قابل نہیں۔ غور کیجئے کہ علمی نظریات کو مثال کے پیارے میں کس طرح عوامی ذہن کے تربیب کر دیا ہے۔

## ۳) منافقین کی ایک مثال

منافق وہ لوگ ہیں جن کی زبان پر اسلام اور دل میں کفر ہو وہ باہر کے لور سے آرستہ (الفاظِ کلمہ کے قابل) اور اندر کے نور (تصدیق فلبی) سے خالی ہوتے ہیں ان کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی اندھا کسی روشن ماحول میں بیٹھا ہو کہ اس کے ارد گرد تور و شنی ہو تکین وہ خود اندر کی رہشی سے محروم ہو۔ اسی طرح منافقین نور ایمان سے محروم ہیں۔

مثلمو کمثل الداع استوقد نارا فما اضاعت ماحوله ذہب اللہ

بُنُور هم و تر کمعنی ظلمات لا يصرون . (پ البقہ ۴۰)

ترجمہ۔ ان کی مثال اس شخص کی سی ہے جس نے آگ جلانی پھر جب آگ نے اس کے تمام باحول کو روشن کر دیا تو اللہ تعالیٰ نے انہیں ان کی روشنی سے محروم کر دیا اور انہیں ایسے اندھیروں میں چھوڑ دیا کہ کچھ بھی نہ دیکھ سکیں۔

وہ یہ سمجھیں کہ ہم صرف فائدے سے محروم رہتے ہیں۔ نہیں بلکہ انہوں نے اپنے لئے خود بھی بہت سے مولے لیے جس طرح رات کے اندھیروں میں بادل کی گئی بھلی کی کڑک اور موسلادھار بارش کے ہولناک موقوع کا نوں میں انگلیاں دینے سے رُک نہیں سکتے اور قریب ہے کہ بلکی ان کی آنکھیں اچک لے جائے اسی طرح منافقین کے اعمال انہیں نتائج اعمال سے بے نیاز نہیں کر سکتے۔

## ۲) منافقین کی ایک اور مثال

اوَكَصَيْبٌ مِّنِ الْمَاءِ فِيهِ ظُلْمٌ وَرَدْعٌ بِرَقٍ يَجْلُونَ أَصْبَاحَهُمْ  
فِي أَذْانِهِمْ مِّنَ الصَّواعقِ حَذْرُ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْمُكْفَرِينَ (پ. البقرہ ۱۹)

ترجمہ۔ یا ان کی مثال ایسی ہے جیسے آسمان کی طرف سے زور دار بارش برس لی ہی ہواں میں اندھیرے ہوں گرچہ ہوا درج بھلی ہو اور یہ لوگ بھلی کی کڑک سے اپنے کانوں میں انگلیاں دینے لگیں کہ کیسی ہوت نہ آجائے اللہ تعالیٰ ایسے کافروں کو پوری طرح احاطہ کرنے والے ہیں۔

اس مثال میں سمجھا دیا کہ منافقین کس طرح بیہودہ تدبیروں سے اپنا بچاؤ چاہتے ہیں مگر حق تعالیٰ کی قوت سب طرف سے کفار کا احاطہ کیتے ہوئے ہے اس کی گرفت اور عذاب سے وہ کسی طرح بچ نہیں سکتے۔ غور کیجئے کہ غیر مردمی حضیقتیں کس طرح تثنیل نقشوں سے عوامی ذہن کے تحریک کر دی گئی ہیں۔

## ۳) حق اور باطل کی مثال

أَنْزَلْنَا مِنِ السَّمَاءِ مَا مَعَهُ فَسَلَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا فَأَحْمَلَ السَّيلَ ذَهَابًا

وَمَا يُوقِدُ وَنَعْلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حَلِيلَةً أَوْ مَتَاعًا زَيْدٌ مِثْلَهُ كَذَلِكَ  
يُضَرِّبُ اللَّهُ الْحَقُّ وَالْبَاطِلُ فَإِمَامًا الظَّمَادِ فَيُذَهِّبُ جَفَاءً وَأَمَّا مَا  
يَنْفَعُ النَّاسَ فَيُمْكِثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يُضَرِّبُ اللَّهُ الْإِمَاثَلَ

(پڑک الرعد، ۱)

ترجمہ۔ آسمان سے بارش اُتری جس سے ندی نالے پہنچنے پر نظر کھلابت  
بہہ سکلے پھر چلنے سے جھاگ (اور کوڑا کر کٹ دعیہ) پھول کر اور پاگ لیا جیسے  
تیزراگ میں (رسونا چاندی تابا لوٹا اور در دوسرو) معدنیات پھولتے ہیں تاکہ  
دیور برتن اور سہ تھیار دعیہ تیار کریں تو ان میں بھی اسی طرح جھاگ احتلاہ ہے  
یہی حق اور باطل کی مثال ہے جھاگ (تو تھوڑی دیر بعد) خشک (یا منتشر)  
ہو جاتا ہے اور جو چیز اصل کا رامد ہوتی ہے وہ زین میں باقی رہ جاتی ہے  
اسی طرح بیان کرتا ہے الشیعائی مثالیں۔

جب وحی آسمانی دین حق کو لے کر اترتی ہے تو قلوب بني آدم پہنچنے پر غرف اور  
استعداد کے مطابق دفعہ حاصل کرتے ہیں پھر حق اور باطل باہم پھر جاتے ہیں تو میں ابھرتا  
ہے ظاہر باطل جھاگ کی طرح حق کو دیانتا ہے لیکن اس کا یہ ایسا عارضی اور بے بنیاد ہے  
تھوڑی دیر بعد اس کے جوش و خروش کا پتہ نہیں رہتا اندابا لئے کہ ھرگیا جواصلی اور کارا رامد چیز  
جھاگ کے شیخے دبی ہوئی تھی (یعنی حق و صداقت) بس دی ہو رہ گئی۔

دیکھو خدا کی بیان کردہ مثالیں کیسی عجیب ہوتی ہیں کیسے تو شاندار میں سمجھایا  
کہ دنیا میں جب حق و باطل پھر تھے ہیں یعنی دونوں کا جنگی مقابلہ ہوتا ہے  
تو گورنر کے پنڈے باطل اور چا اور رکھوڑا ہو انظر آتا ہے لیکن آنکار باطل  
کو منتشر کر کے حق ہی ظاہر اور غالب ہو کر رہے ہے کا کسی مومن کو باطل کی عارضی  
نماش سے دھوکا نہ کھانا چاہیے۔ اسی طرح کسی انسان کے دل میں جب حق  
اُتر جائے کچھ دیر کیلے اور ہام و دعاوں دور شوڑ رکھلائیں تو گھبرانے کی  
بات نہیں تھوڑی دیر میں یہ ایسا بیٹھ جائے گا اور عالم حق ثابت و مستقر

رہے گا، اس مثال میں حق و باطل کے مقابلہ کی کیفیت بتا دی جائے۔

## ② حق اور باطل کی ایک اور مثال

الْعَرَكِيفُ ضَرَبَ اللَّهُ مثلاً كَلْمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةً أَصْلَاهَا ثَابَتْ وَغَرَعَهَا فِي السَّمَاءِ هـ تُوقَى أَكْلَاهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيُضَرَّبَ اللَّهُ الْإِمْثَالُ لِلنَّاسِ لِعِلْمِهِ مِنْ ذَكْرِهِنَّ وَمُشَلَّ كَلْمَةً خَيْثَةً كَشَجَرَةً خَيْثَةً فِي اجْتِنَتِ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ خَلْدٍ۔ (پ ۲۶ ابریسم)

ترجمہ کیا تم نے نہیں دیکھا کیسی بیان کی اللہ نے مثال پاک بات ایسی ہے جیسے ایک نہایت سُخْنَاء درخت ہو جس کی جڑیں بہت ضربط ہوں (زمین کی گہرائیوں میں پھیلی ہوئی ہوں) کہ ذور کا حجکڑ جھی جڑ سے ذا کھڑر سکے) اور نہیاں آسمان تک پھیلی ہوئی ہوں (سبہت اُپنی اور زمینی کٹا فتوں سے دور ہوں) اپنے پروار کا رکھ کے حکم سے وہ اپنا محصل ہر وقت لاتا ہو اور بیان کرتا ہے اللہ تعالیٰ مثاليں لوگوں کے لیے تاکہ وہ نکل کریں اور گندی بات دکلم کفر اور غلط بات کی مثال ایسی ہے جیسے ایک خبیث درخت ہو جو زمین کے لادپر سے اکھڑا ہوا ہو اور اس سے کچھ ٹھہراؤ شہ ہو۔

شیخ الاسلام حنفی میں :-

دو نوں مثالوں کا حاصل یہ ہوا کہ مسلمانوں کا دعوے تو حید و ایمان پاک اور سچا ہے جس کے دلائل نہایت صاف صحیح اور ضربط ہیں موافق نظرت ہونے کی وجہ سے اس کی جڑیں قلب کی پہنچائیوں میں اتر جاتی ہیں اور اعمال صالح کی شاخیں آسمان قبلہ سے جاگتی ہیں۔ الیہ یصعد الکلم الطیب والعمل الصالح یرفعه (پ فاطر) اس کے تلیف و شیریں مشرکت سے موحدین کے کام دہنے ہمیشہ لذت اندوں سے ہوتے ہیں، الخرض حق و صداقت اور توحید

معرفت کا سدا بیمار درخت روز بروز مچھول تا پھل اور بڑی پائیداری کے ساتھ  
اوپنچا ہوتا رہتا ہے اس کے خلاف جھوٹی بات اور شک و کفر کے دوسرے طبل  
کی جڑ بندیاد کچھ نہیں ہوتی ہوا کے ایک جھنکے میں انکھ کر جا پڑتا ہے ناقش بات  
کے ثابت کر لے میں خواہ لکھنے ہی زور لگاتے جائیں لیکن انسانی صمیر و رحظت  
کے مخالف ہونے کی وجہ سے اس کی ٹیزیں دل کی گہرائی میں نہیں پھینکتیں تھیں  
دھیان کرنے سے فلام معلوم ہونے لگتی ہے اسی لیے مشہور ہے کہ تھوڑت کے  
پاؤں نہیں ہوتے یعنی پچ کی طرح پنچ پاؤں نہیں پہنچتا۔

## ② دنیا کی زندگی کی مثال

انما مثل الحیة الدنيا كما عانزلنا من السماء فاختلط به نبات الأرض  
تماما يأكل الناس والانعام حتى اذا اخذت الأرض زخرفها و  
ازينت وظن اهلها انهم قادرون عليها انها امنا ليلا او نهارا  
فعجلناه حسينا كان لمعتن بالامس كذلك نفضل الآيات  
لقوم يتفكرون۔ (دپ یزسر ۳)

ترجمہ۔ دنیا کی زندگی کی مثال ایسی ہے جیسے ہم نے آسمان سے پانی اترادہ  
چھر لاما نکلا اس سے بیڑہ زمین کا جسے آدمی اور جار پائے سب کھلتی ہیں  
چھر جب زمین روشن لے آئی اور مزین ہو گئی مالک سمجھنے لگئے کہ کریب ہے اسے  
ہاتھ لگئے گئے کہ اتنے میں ہمارا حکم آپنے خا رات ہو یا دن چھر ہم نے اسے اس  
طرح کئی ہوئی کر دیا کیا کہ وہ کل محنت ہی نہیں اسی طرح ہم کھول کر بیان کئے  
ہیں پانی نشانیں ان لوگوں کے لیے جو غور سے کام لیں۔

یعنی ناگہیاں خدا کے حکم سعدن میں یارات میں کوئی آفت ہے یعنی مثلاً بگولا آگیا  
اور لے پڑ گئے یا ڈھی دل پہنچ گیا مغلی مذہ القياس جس نے تمام زراعت کا ایسا

منایا کر دالا گویا سیہاں ایک تنکا بھی نہ اکا تھا ملکیک اسی طرح حیات دُنیا کی مثال سمجھ لو خواہ کتنی ہی حسین ترقیاتہ نظر آئے جسی کہ بے دوف لوگ اس کی کرونق اور دل سبائی پر مفتون ہو کر اصل حقیقت کو فرموش کر دیں لیکن اس کی یہ شادابی اور زینت و بیہجت محض چند روزہ ہے جو بہت بدل دوال وفا کے ہاتھوں نیا منیا ہو جائے گی۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے اس مثال کو نہیاں لطیف طرز میں خاص انسانی حیات پر منطبق کیا ہے یعنی پانی کی طرح روح احسان (علیم بالا) سے آئی کا بدل خالکی میں مل کر پھر قوت پکڑی دلوں کے طلنے سے آدمی بنا پھر کام کیے انسانی اور حیوانی دعلوں طرح کے جب پرہیز میں پورا ہوا اور اس کے متعلقین کو اس پر پھر و سہ پہنگیا ناگہاں ہوت آپ بخوبی حس نے ایک دم میں سارا بنا بنا یا کھیل خشم کر دیا پھر اسی اے نام و نشان ہو تو گویا کبھی نہیں پر آباد بھی نہ ہوا تھا۔ ل

## ⑧ دنیا کی زندگی کی ایک اور مثال

وَاضْرِبْ لَهُ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَا إِنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ  
نَبَاتُ الْأَرْضِ فَاصْبِحَ هَشِيمًا تَذَرُّوْهُ الرِّياحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ عَمَقَدَرًا - (پاکیف ۵۴)

ترجمہ اور تبلاد سے ان کو دنیا کی زندگی کی مثال ایسی ہے جیسے ہم نے اور پر سے پانی آثارا پھر اس کے ساتھ زمین کا سبزہ والا مانکلا پھر لے گئے دن ہو گیا پھر اپنے چورا ہے ہوا ایسی بکھیر ہی ہوں اور اللہ تعالیٰ کو ہر چیز پر قدرت ہے دنیا کی عارضی سیاہ اور فانی و سریع النوال تروتاذگی کی مثال ایسی سمجھو کر خشک اور مُردہ زمین پر بارش کا پانی ٹراوہ یک بیک جی اٹھی گنجان درخت اور مختلف اجزا سے ملا مانبرہ تکل آیا ہے باقی کھیتی آنکھوں کو بھی محلی معلوم ہونے لگی مگر چند روز ہی گزرے کہ درد ہو کر سوکھنا شروع

بھوئی۔ آخر ایک وقت آیا کہ کاٹ چانٹ کر برابر کر دی گئی پھر زینہ ہو کر ہوا میں اڑائی گئی یہ  
حال دنیا کے دیدہ زیب اور بالہ فریب بناؤ سندھ کار کا سمجھو چندر دز کے لیے خوب ہری بھری  
نظر آتی ہے آخر میں پورہ ہو کر ہوا میں اڑ جائے گی اور کٹ چھٹ کر سب میدان صاف ہو  
جائے گا۔

## ⑨ دُنیا کی زندگی کی ایک اور مثال

اعلوا اتما الحلیۃ الدینیا لعب ولہو وزینہ و تفاخر بینکم و تکافر  
فی الاموال والولاد کمثیل غیث اعجب الکفار نباتہ ثم یہی معجزہ فتوہ  
مصفل شدیکون حطاما و فی الآخرة عذاب شدید رمقۃ من الله  
ورضوان وما الحلیۃ الدینیا الامتناع الغرور۔ (کپ الحدیہ)

ترجمہ، جان رکھ دنیا کی زندگی (ادا) ایک کھل پھر تماشا (اس کے بعد) بناؤ  
سندھ کار اور پھر ربانی حاصل کرنے ہے اور (پھر آخر عمر میں) مال و اولاد کی  
بہتیات طبعی یا اسی طرح ہے جیسے بارش ہو ساںوں کو اس کا بنہ پھر اپنا  
لگ رہا ہو پھر اس کا اندازہ زور پر ہو اور پھر اسے تو زرد دیکھنے لگے یہاں  
تک کہ پھر وہ چورا چورا ہو جائے اور آخرت میں سخت مذاقب بھی ہے اور  
الرلعا می کی طرف سے مغفرت اور رضاہندی کا مقام بھی ہے اور دنیا کی  
زندگی تو محض ایک دھوکے کا سامان ہے۔

## ⑩ اپنے بنائے معبودوں کی کمزوری کی مثال

اللہ کے سوا جن کو معبود بنایا گیا ان کی مثال تذکرہ سے ہے۔ اس سے زیادہ ان کی کمزوری  
اوکس پرائی میں لائی جا سکتی ہے:-

يَا يَهُوَ النَّاسُ ضَرِبٌ مِّثْلٌ فَاسْتَعْوَالُهُ هُوَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُنْـونـ  
اللَّهُ لَنْ يَخْلُقَوا ذَبَابًا وَ لَوْجَتَعُوا لَهُ وَ إِنْ يُسلِّمُوا الذَّبَابُ شَيْئًا لَا

یستند وہ منه ضعف الطالب والمطلوب ماقدر و المثل حق قدره

ان اللہ لتوی عزیز۔ (پا اصح ۲۴)

ترجمہ۔ اے لوگو! ایک مثال بیان کی گئی ہے جسے کان لگا کر سنوا اللہ کے سوا تمہر جن کو پکارتے (پوچھتے) ہو وہ ایک مکھی بھی نہیں بنا سکتے۔ خواہ سارے کے سارے اس کے لیے کیوں نہ جمع ہو جائیں اور اگر مکھی ان سے کوئی چیز را چک لے جائے تو یہ اس سے بھی اسے نہ چھڑا سکیں یہاں طالب اور مطلوب دونوں کمزور ہیں۔ یہ لوگ اللہ کی قدر کو نہیں سمجھے جیسا کہ اس کی تدریجی کا حق ہے بے شک اللہ تعالیٰ ہی توی اور غالب ہیں۔

بعض لوگ ہنوں کو پکارتے ہیں بعض آگ کو اپنا مشکل کشا سمجھتے ہیں بعض پانی کو پوچھتے ہیں بعض انبیاء و اولیاء کو فوق الاصابح پکارتے ہیں۔ بسمی حضرت علیہ السلام کی حاجت روایی کا ہم بھرتی ہیں اللہ تعالیٰ نے خالق ہونے کی وحدانیت کو بیان کرتے ہوئے ان سب کے بارے میں فرمادیا کہ ان میں سے کوئی بھی یہ قدرت نہیں رکھتا کہ ایک مکھی کو بھی پیدا کر سکے۔ اگر کسی کو بھی اتنا اختیار ہوتا تو اللہ تعالیٰ ان سب کی نفع کو اپنی شانِ توحید اور شانِ قدر سے ہرگز والبستہ نہ فرماتے تخلیق کے باب میں سب کمزور ہیں بُت ہوں یا درخت، آگ ہو یا پانی، سورج ہو چاند، پیغمبر ہوں یا فرشتے اگر ان میں سے کوئی بھی مستقل قدرت اور اختیار رکھتا تو رب الغرث ان سب کی یہ قدر نفی نہ فرماتے۔ یہ شبہ نہ کیا جائے کہ حضرت علیہ السلام پرندے بناؤ اڑا دیتے تھے اور بعض فرشتے بھی تکوئی طور پر ایسے کاموں پر مأمور ہیں اس لیے کہ حضرت علیہ السلام کا کام فقط پرندے کی ہوتت بنانا تھا اس میں جان ڈالنا اور اڑا دینا یہ اللہ رب الغرث کی شان بھی اہل مت کے حقیقت میں معجزہ اللہ تعالیٰ کا فعل ہے جو پیغمبر ہوں کے اکرام و اعزاز اور ان کی تصدیق کے لیے ان کے ہاتھوں سے ظاہر کیا جاتا ہے اس طرح فرشتے بھی ایسے کاموں پر تکوینا مأمور ہونے کے باوجود اپنے مستقل ارادے اور اختیار سے ایک مکھی بننے کی بھی قدرت نہیں رکھتے۔

## (۱۱) مکڑی کے جالے کی مثال

مثُلَ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمِثْلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذُتْ  
بَيْتًا وَانْ اوْهَنَ الْبَيْوَتَ لِبَيْتِ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا اعْلَمُونَ (پ ۳۴)

ترجمہ۔ ان لوگوں کی مثال جنہوں نے اُن کے سوا اور کار ساز بزار کے ہیں ایک  
مکڑی کی سی ہے جس نے اپنا گھر بزار کا ہوا درجے شک سب گھروں میں بودا  
راد و سب سے کمزور سہلا (مکڑی کا گھر ہے اگر یہ جانتے ہو تو۔  
اس مثال سے منشکین کے کمزور سہاروں کا نقشہ پوری طرح سامنے آ جاتا ہے۔

## (۱۲) آخرت پر ایمان نہ لانے والوں کی مثال

لَلَّٰهُمَّ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَنْذِرَةِ مُثُلُ السَّوْءِ وَاللَّٰهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ الْعَزِيزُ  
الْحَكِيمُ۔ (پ ۱۷ المخل)

ترجمہ۔ جو لوگ آخرت پر ایمان نہیں لاتے ان کی سبی مثال ہے اور اشد کی  
شان تو سب سے اور پر ہے اور وہ زبردست حکمت والا ہے۔

## اب ان مثالوں کو سنئے

صَوْبَكُمْ عَمَّىٰ فَهُمْ لَوْلَيْرُجُونَ۔ (پ البرہ ۱۸)

ترجمہ۔ بہرے ہیں گونگے ہیں اندھے ہیں سردہ نہ کوئیں گے۔  
پھر ایک دوسرے مقام پر ہے۔

اَفَاتَ هَذِي الْعَيْنُ دَلُوكَانُوا لِلْمُبْصِرِينَ۔ (پ یون ۳۴)

ترجمہ۔ کیا اپ را دکھائیں گے اندھوں کو اگرچہ سرچ نہ رکھتے ہوں۔  
ان کو اس کو بہرے گونگے اور انہی سے کہا گیا جو ر حق میں سکیں نہ مان سکیں اور نہ دیکھ سکیں  
پھر یہ بھی فرمایا کہ کافر اور مومن کا فرق وہی ہے جو بینا اور نہ بینا یا بہرے اور سننے والے کا ہے۔

مثلاً الغريقين كالاعمى والاصم والبصير والسميع هل ينتويان مثلًا

(پ ۲۲ ہجده)

ترجمہ۔ مثال ان دونوں فرقوں کی لیے ہے جیسے ایک اندھا اور بہرا ہو اور دوسرا دیکھتا ہوا درستا بھی ہو۔ کیا یہ دونوں برابر ہو سکتے ہیں۔

وما يسرى العيال ولا الاموات ان الله يسمع من يشأ و ما نت  
بسمِ يٰ من فِي القبور۔ (پ ۲۲ فاطمہ)

ترجمہ۔ اور بار بار نہیں جانتے اور نہ مردے بشک اللہ تعالیٰ جسے چاہے سُزاۓ اور آپ تقدیر واللہ کرنسنائے دلے نہیں ہیں۔

ولما ضرب ابن مريم مثلاً اذا قومك منه يصدون بل هم قوم خهون۔  
(پ الزرف ۵)

ترجمہ۔ اور جب مثال لاکی جاتے مریم کے بیٹے کی سوتیری قوم اس سے جلا رکھتے ہیں... ادب سے شک وہ علامات قیامت میں سے ہے۔

## ۱۳۲ علماء سو مرکی ایک مثال

مثل الذين حلوا التقدرات ثم لم يحملوها كمثل الحمار يحمل اسفالاً (پ الجعفر)

ترجمہ۔ مثال ان لوگوں کی جن پلا دی گئی تواریخ پھرنا اٹھائی انہوں نے ایسے

ہے جیسے کہ حاکمیں اٹھائے ہوئے ہوں۔

مجلا یہ دونوں برابر ہو سکتے ہیں پھر ان کفار کو مردے بھی کہا گیا جو قبروں میں ٹپے ہوں کہیں نظری کسیے جھگڑا لو کی تعبیر اختیار کی گئی اور ان حاملین تواریخ (یہود) کو جو اس کے مقضیا پر عمل نہ کریں اس گدھ سے تشبیہ دی گئی جس پر کتابیں کہی ہوں اور وہ ان نے مستفید نہ ہو سکے۔ ان اللہ کی آیات جھٹلائے والوں کے لیے شاید ایسی ہی ہیں اور وہ کسی اچھے کلمے کے ہرگز مستحق نہ تھے۔

بَنَ مثلاً الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ (پ الجعفر)

ترجمہ۔ ان لوگوں کی مثال بہت بُری ہے جنہوں نے اللہ کی باتیں جھپٹا دیں۔  
سَاعَمِلُوا مِثْقَالَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بَايْتَنَا وَالْفَسَرَمُ كَانُوا يَظْلَمُونَ۔

(پ ۱۰۷، ۱۰۸)

ترجمہ۔ ان لوگوں کی مثال بہت بُری ہے جنہوں نے ہماری آیات جھپٹا دیں  
اوہ اپنے اپنے نقصان کرنے رہے۔

## ۱۲) بُلندی سے گرنے والے بد قسمت کی مثال

ایک شخص جو سچے خدا پرست اور در دلیش عالمگیر اس کے بعد ہم ایسے خداوندی سے منہ  
مود کر گئوں تھے کے اخواں یادوں کے لائچ میں گھر گیا تھا اس کے زینی شہروں اور لذات کی طرف  
محکم پڑنے اور نفسانی خواہشات کے سچے چلنے کی مثال اس کتنے کے حال سے دی گئی جس کی  
نیابان باہر لکھی ہو اور وہ بد خواہی اور پریشانی میں ہاپ رہا ہو۔

وَلَوْ شِئْنَا لِرَفْعَنَاهُ بِهَا وَلَكُنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَنَمَلَهُ  
كَعْثَلَ الْكَلْبِ أَنْ تَحْمُلَ عَلَيْهِ يَلْهَثَ أَوْ تَرْكَهُ يَلْهَثَ ذَلِكَ  
مِثْلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بَايْتَنَا۔ (پ ۱۰۷، ۱۰۸)

ترجمہ۔ ہم چاہتے تو اس کا سر تھے بلند بُھجی کر دیتے تھے لیکن وہ تو زمین کا ہی ہو رہے  
تھا اور اپنی خواہش کے سچے ہی چلا جا رہا تھا اس کی مثال ایسی ہو گئی ہے  
ایک لئا ہو اس پر تو بوجھلا دے تو ملنے پے اور بوجھ اٹھادے تو بت بھی  
ہاپنے یہ مثال ہے ان لوگوں کی جنہوں نے ہماری بالوں کو جھپٹا دیا۔  
شیخ الاسلام گفت: یہ ہے۔

اسی طرح سفلی خواہشات میں منہ مارنے والے کتنے کا حال ہوا کہ اخلاقی مکروہی  
کی وجہ سے آیات اللہ کا دیا جانا اور نہ دیا جانا یا مستنبہ کرنا اور نہ کرنا و نسل خاتیں  
اس کے حق میں برا برا ہو گئیں۔ سو اس علیهم عاذۃ تمام لحم متذہم لا  
یؤمِنُونَ۔ جرس دنیل سے اس کی زبان باہر لکھ پڑی اور ترک آیات کی نجومت

سے بدحراہی اور پریشانی خاطر کا نقشہ برابر ہانپتے رہنے کی مثال ہیں ظاہر ہوا۔  
— یہاں ایسے ہوا پرستوں کا انجام بتایا گیا جو حق کے قبول کرنے یا  
پوری طرح سمجھ لینے کے بعد مخفی دینی طبع اور عملی خواہشات کی پروردی میں  
احکام الہی کو چھوڑ کر شیطان کے اشاروں پر چلنے لگیں اور خدا کے عہد و  
میثاق کی کچھ پرواہ نہ کریں۔ علماء سور کے لیے ان آیات میں ٹرائے عیناً  
بنت ہے اگر دھیان کریں۔ لئے

## ⑯ کفار کے اعمال کی مثال

وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَلُهُمْ كَسَرَابٌ بِقِيَعَةٍ يَحْسِبُهُ الظَّمَانُ مَا دَحَّى إِذَا  
جَاءَهُ لَعِيَدَهُ شَيْئًا وَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فُوقَاهٍ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ  
الْحِسَابِ هُوَ أَكْظَلُمَاتٍ فِي بَحْرِ لَجْنَى يَعْشَهُ مَوْرُجٌ مِنْ فَوْقَهُ سَحَابٌ.  
ظَلَمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقُ بَعْضٍ إِذَا اخْرَجَ يَدَهُ لَعِيَدٌ يَدِهَا وَمَنْ  
لَمْ يَجِدْ اللَّهُ لَهُ فُورًا فَمَالَهُ مِنْ ذُورٍ۔ (پاک النور، ۴۰)

ترجمہ جو لوگ کافر ہیں ان کے اعمال یوں ہیں۔ ۱۔ جیسے جنگل میں ریت ہو اور  
پیاسا سے پانی سمجھ رہا ہو یہاں تک کہ جب وہ اس کے پاس پہنچے اسے  
کچھ نہ پائے اور سمجھ کر اللہ تعالیٰ اس کا حساب لیتے کیا یہ دہان موجود  
ہے اور اللہ تعالیٰ جلد حساب لینے والا ہے۔ ۲۔ جیسے گہرے دریا میں اندر یہ  
ہوں اس کے اور لہر پر لہر جو چھٹی اور ہی ہو چھڑاں کے اور گہرے باadal ہو۔  
اندر ھیرے ہی ہوں ایک دوسرے کے اور یہاں تک کہ ہاتھ سمجھائی نہ ہے  
اور جسے اللہ یہ روشنی نہ دے تو اسے روشنی کہاں سے مل سکتی ہے  
کافروں کے اعمال دو قسم کے ہیں ایک وہ جنہیں وہ اپنے خیال میں اچھا سمجھ کرتے  
ہیں اور مگن کرتے ہیں کہ ان کے اعمال ان کی آخرت میں کام آئیں گے دوسرے وہ اعمال

ہیں جو خود ان کے اپنے نزدیک بھی فتن و کفر اور ظلم و عصیاں ہیں وہ ظاہری حجک بھی نہیں جو برسب میں ہوتی ہے اس آیت شریفہ میں ہر دو قسم کے اعمال کی تمثیل فرمائی۔ پہلی قسم کے اعمال بظاہر لچھے بھی ہوں تو کفر کی وجہ سے وہ اللہ کے ہاں مقبول و محبوب نہیں، اکانی کے باہر طرف لگنے والے صفر خواہ کلتے ہی کیوں نہ ہوں سب بے قیمت ہوتے ہیں جو اعمال بغیر میان کے ہوں ان کی کوئی قیمت نہیں ایسے اعمال کی مثال اس حکمتی ریت کی ہی ہے جو کسی فریب خوردہ کو پابند دھکائی دے رہی ہو اور دوسرا قسم کے لوگ تو تربتاہ اندھروں کے نیچے دبے ہیں وہاں کسی جہت اور ظاہر کے لاملا سے بھی رہنے کی کوئی کرن نہیں سہ طرف اندر صراحتی اندھیرے ہے۔

دیکھئے کسی نفیں انداز میں اعمال کفار کی تمثیل و تشبیہ بیان کی جلد ہی ہے اور طرح یہ مثال ہر دو قسم کے کافروں کو شامل ہے فرآن کیم کی تمثیلات اور تشبیہات عجیب قسم کی طلاقت اور نہایت نفیں شان بلا غلط کا مظہر ہیں۔ ان سے مضمون بھی انسان ہو جاتا ہے اور بات بھی پوری طرح ذہن میں اُتر جاتی ہے۔

## (۱۶) اعمال کفار کی ایک اور مثال

مثُلَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرِمًا دِيَشَدَتْ بِهِ الرَّيْحَنِ فِي  
يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدُرُونَ مَا كَسْبُهُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ عَذَّلَكُمْ هُوَ الضَّلَالُ

البعید۔ (آل ابراہیم ۱۸)

ترجمہ۔ کافروں کے اعمال کی مثال اس راستہ کی ہی ہے جس پر زور کی ہوا چلے اور وہ دن بھی آندھی کا ہو جس طرح ان کے ہاتھ ان کی گماں میں سے کچھ نہیں لگے اسی طرح یہ بھی بیک کر ڈو رجاڑنا ہے۔ بعض کفار کو یہ خیال ہو سکتا تھا کہ آخر یوم نے دنیا میں بہت سے اچھے کام مدد و نیت میں کیے ہماری خوش اخلاقی لوگوں میں مشہور ہوئی بہتیرے آدمیوں کی صیبت میں کام کئے اور کسی نہ کسی عنوان سے خدا کی پوجا بھی کیا یہ سب کیا کرایا اور دیاد لایا اس وقت کام نہ آئے گا اس کا جواب اس تمثیل میں دیا یعنی جسے خدا کی صحیح معرفت نہیں حضن فرضی اور وہی

خدا کو پوچھتا ہے اس کے تمام اعمال بے روح اور بے وزن ہیں وہ محشر میں اسی طرح اڑ جائیں گے جب طرح آتمی کے وقت جب زور کی ہو چکے تو راکھ کے فذات اڑ جاتے ہیں۔

## (۱۶) اعمال کفار کی ایک اور مثال

مثلاً مایتفقون في هذه الحیة الدنيا كمثل ريحٍ فيها صرّا صابت حرث  
قوم ظلموا انفسهم فاھلکتھ و ما ظلمهم رب الله ولكن انفسهم عذلهمون.

(تک آں عمران ۱۶)

ترجمہ۔ یہ لوگ جو دنیا کی زندگی میں خرچ کرتے ہیں ان کی مثال ایسی ہے جسے ہوا ہو جس میں پالا ہو اور وہ جلا کئے اس قوم کی کھیتی کو جس لے اپنے حق میں ترکیا ہوا تھا اور اسے تباہ کر دے اور اس کے ان پر کافروں پر ظلم نہیں کیا بلکہ وہ خود ہی اپنے اور ظلم کر رہے تھے۔  
شیخ الاسلام لکھتے ہیں ۔۔

عمل کی ابتدی حفاظت کرنے والی چیز ایمان ہاتھیاں ہے اس کے بعد عمل کی مثال ایسی سمجھو جیسے کسی شریز ظالم نے کھیتی یا باش لگایا اور اس کو برف پالے سے بچانے کا کوئی انتظام نہ کیا چند روز اس کی سربزی شادابی کو دیکھ کر خوش ہوتا اور بہت کچھ امیدیں یا ندھارتا ہا یا کاکیں اس کی شرارت و بدختی سے سرد ہو چکی برف پالا اس ندر گرا کہ ایک دم میں ساری ہلکی کھیتی جلا کر راکھ کر دی اس خرابی کی تباہی دریا بادی پر کفت افسوس ملارہ گیا نہ ہمیں پوری ہوئیں نہ احتیاج کے وقت اس کی پیداوار سے منتفع ہوا اور چونکہ یہ تباہی ظلم و شرارت کی سزا تھی اس لیے اس مصیبت پر کوئی اجر اُخر دی بھی نہ ملا، جیسا کہ مؤمنین کو ملتا ہے۔

مسلمان کی کھیتی کو برف پالا لگ جائے تو تباہ وہ بھی ہو جاتی ہے لیکن یہ تکلیف اس کے

بہت سے گنہوں کا کفارہ یا اس کی نیکیوں میں ایک اضافہ ہو کر اس کھنثی کے کچھ اثرات یا ثمرات فرماد  
باتی رکھتی ہے دوسرے نظلوں میں یوں سمجھتے کہ مون کی کھنثی کلی طور پر تباہ ہوتی ہی نہیں یہ کفار  
ہی ہیں جن کی اس تباہی پر کوئی شہرورت نہیں ہوتا۔ ضائع ہونے والے اعمال کی اس سے طینے  
مثال کیا ہوگی کہ انہیں یہاں کی عام برپادی کے مشابہ نہیں کیا بلکہ اس برپادی کی تسلیل پیش کی  
جس سے بڑھ کر تباہی و برپادی کا یہاں تصور مجھی نہیں ہو سکتا۔

### اعمال کفار کی ایک اور مثال

حاصل اینکہ قرآن پاک کی مثالیں انتہائے بلاعنت کی شان رکھتی ہیں اور پورے حضور کو  
سمیٹی ہوئی دل کی گہرائیوں میں جگہ پالیتی ہیں مثالوں سے ہدایت پالیا یہ خوش قسمت لوگوں کی  
برات ہے اور یہ سرمایہ علمی بھی قرآن سے ملتا ہے اور اس سے بھی ان پر دراز کاراڑ پر ایت  
پُوری شان اعجاز سے کھلتا ہے۔

سائنس کے طلبہ پر چھتے میں پھر انہی چیزوں کو وہ Practical Theory میں سمجھتے  
ہیں۔ ان عملی مشقوں سے اصلاح ہتا اور نکھر کر سامنے آتی ہے اور بات بالکل صاف ہو جاتی ہے قرآن کیم  
لے بنی اسرائیل انسان کی ہدایت کے لیے جو سبق دیئے انہی پھر مختلف مثالوں سے بھی واضح کیا ہے نہیں  
کہ یہ تمثیلی پیری سے عام انسان کو بھی ابتدی صداقتوں کی گرد میں لے آتے ہیں۔ ضایعے کو سمجھنا کسی  
کے بس کی بات نہیں ہوتی لیکن نقشہ دیکھنے سے عام آدمی بھی بات کو سمجھ لیتا ہے۔ غافل انسانوں کو  
جنگانے کے لیے قرآن کیم کی یہ مثالیں ایک ہمگیر دعوت ہدایت ہیں اور انسان جتنا ان مثالوں میں  
غزر کرتا جائے اسی کے مطابق سعادت اخروی اس کے دل و دماغ میں اترتی جائے گی۔  
اس امت کے دلخیلین اور خطیب حضرات ان مثالوں پر چنان خود کریں گے اور انہیں کھول  
کھول کر بیان کریں گے قرآن کا راز ہدایت پُوری شان اعجاز سے کھلتا جائے گا۔

# اصطلاحات القرآن

## اصطلاحات القرآن

الحمد لله وسلام علی عباده الدين اصطافی اتمابعد :-

قرآن کریم کا ایک ضخمیم کتاب ہے جس میں بیک وقت کو مضافین کی لہریں پل رہی ہیں اس میں  
واعداً تحقیقوں کا اشان اور متعدد اصولی ہدایتوں کا بیان ہے اس میں کئی ایسے الفاظ مطلع ہیں جو مختلف  
پیرالوں میں ایک ہی تحقیقت کی ترجیحی بھی کرتے ہیں وہ تحقیقوں ان کے اصل معانی ہیں اور انہیں  
سے قرآن کریم کی Terminology فاکر ہوتی ہے الفاظ کے تالب ایک خاص قرآنی مراد کی شاندی  
کرتے ہیں اسے قرآن کریم کی اصطلاحات بن جاتے ہیں۔ ان الفاظ کے بیان کیلئے بعض لغت عرب

کافی نہیں ان کے قرآنی استعمال پر گہری نظر درکار ہے۔

دیکھنا چاہیے کہ قرآن کریم ان الفاظ کو کن کن تحقیقوں کے لیے اختیار کرتا ہے اور اگر یہ  
الفاظ کہیں اپنے تجاوط لغوی ہیں استعمال ہر تو اس سے ان کی شرعی تحقیقت متاثر نہیں ہوتی  
قرینہ تباہی تاہی ہے کہ یہ لغوی تجاوط ہے شرعی تحقیقت اپنی جگہ ایک علیحدہ تحقیقت ہے اور وہ تحقیقت  
متعدد پیرالوں میں جعل کر پھر بھی ایک ہی رہتی ہے، پھر کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ تحقیقت اور اس کے  
تفاضل علیحدہ علیحدہ صورتوں میں سامنے آتے ہیں یہی مختلف TERMS قرآن کریم کی وہ بنیادی  
اصطلاحیں ہیں جن کا مطالعہ قرآن کے طالب علم کے لیے اذیس ضروری ہے۔

زمانہ بعثت کے عرب الفاظ کے تعبیلوں سے اشناختھے بلاغت کے متعدد ملاجع  
کے باوجود بات صحیحیت میں کئی اختلاف نہ ہوتا تھا اخذ معانی اور فهم طالب کے لیے انہیں لفظوں  
کے کمیٹی کی عدالت نہ تھی، ان کی فطرت رومی تاویل اور ایرلنی تصنیع سے اشناختھی، قرآن کریم حضور  
کی تربیتِ قدسیہ کے ساتے میں ان کے دل میں عجیک تھیں جس کیا تھا ہر نقش کی نشست اور  
مراد ان کے سادہ اور صاف ذہنوں میں پوری اُتر جاتی تھی، وہ قرآن کریم کو سنتے ہی اس کے بنیادی  
مقصد کو پالیتے تھے کسی لفظ کا لغوی استعمال اور پھر اس کا شرعی تحقیقت کو بیان کرنالا کے تردد  
کسی الجہاد کا موجب نہ تھا، بہت کم لیے موقع آئے جن میں انہوں نے حضور سے بعض الفاظ کی

مُرادات معلوم کیں۔

صحابت کے بعد مسلمانوں میں روایی اور ایمانی تہذیں کے اثرات پھیلنے شروع ہو گئے یہاں تک کہ بعض مسلمانوں نے قرآن کی لازمال صفات کو بھی اسی آئینہ میں دیکھنے کی کوشش کی کچھ لوگ قرآنی تعلیمات میں بھی الحادی راہیں چلتے لگے یہاں تک کہ بعض بنیادی تحقیقیں بھی اختلاف مسائل کے قابل میں ڈھلنے لگیں۔

ان حالات میں ضرورت محسوس ہوتی ہے کہ قرآن کریم کی کچھ اصطلاحات قرآن کی روشنی میں بیان کر دی جائیں اور ہر اصطلاح میں ہو غلط تصور را پاگیا ہے اس کی بھی کچھ اصلاح کر دی جائے۔  
واللہ الموفق۔

## ایمان

ایمان کے لغوی معنی یقین کرنے اور ماننے کے ہیں لیکن اس کی شرعی حقیقت یہ ہے کہ انسان ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جملہ تعلیمات کو صحیح اور پچ تسلیم کرے اس میں تو اختلاف ہو سکتا ہے کہ یہ بات حضور اکرمؐ سے ثابت ہے یا نہیں؛ لیکن جو امور ان حضرتؐ سے پڑے یقین اور تواتر سے ثابت ہو جائیں ایمان شرعی کے لیے ان سب کی تصدیق ضروری ہے ان میں سے کسی ایک کا انکار بھی دائرہ ایمان میں داخل ہونے سے منع ہے۔ ان حضرتؐ سے جو باتیں اجمالاً منتقل ہیں، ان کی اجماعی تصدیق اور جو امور تفصیلاً منتقل ہیں ان کی تفضیلی تصدیق مومن ہونے کے لیے اذیں ضروری ہے حضورؐ کو اپ کی جملہ تعلیمات میں خراہ وہ اصولی ہوں یا فروعی۔ اعتماد ہوں یا عملی۔ اخلاقی ہوں یا قانونی۔ ہمیشہ کے لئے سچا ماننے کے بغیر کوئی شخص مومن نہیں ہو سکتا۔ ایمان کی یہی شرعی حقیقت ہے جس پر ایمان کے احکام کا مدار ہے اگر کوئی شخص حضورؐ کی سب تعلیمات کو سچا مانے لیکن صرف روز قیامت کو نہ مانے یا فرشتوں کے وحدوں کا انکار کرے تو وہ شخص قطعاً کا فرقہ رپاے گا ایمان شرعی

لئے جیسے مومن ہنہیں کی دراثت پانا (غیر مومن کو مومن کی دراثت نہیں جامکتی) مومن کے نکاح کا اہل ہونا (اکوئی مومن کو کسی غیر مسلم کے نکاح میں نہیں اسکتی لاتکعوا المشترکین حقیقت یہ مدنوا۔ (پ. البقرہ ۲۲۱) اس کی نہایت جنائزہ پر صنا کسی غیر مومن کی نہایت جنائزہ پر صنا مسلمانوں کے لیے جائز نہیں) وغیرہ امن الاحکام

کے لیے حضور کی جملہ تعلیمات کی تصدیق ضروری ہے ایمان میں جمیع کی قید ہے لیکن گفرنگ کے لیے جمیع کی قید  
منہیں حضور کی کسی ایک بات کے انکار سے بھی انسان کا فریبہ جاتا ہے بشرطیک وہ بات حضور سے یعنی طور  
پر ثابت ہو۔ ایمان لائے کے لیے مومن ہے امور (وہ امور جن پر ایمان لانا ضروری ہوتا ہے) آج بھی  
بھی وہی ہیں جو صحابہ کے وقت میں مومن ہوتے تھے یہ منہیں ہوں گے کہ صحابہ کے لیے تو دن بالتوں پر ایمان لانا  
ضروری ہوا اور آج کوئی شخص صرف لو با توں کو تسلیم کرے مومن کہلا سکے۔ ایمان اسے کا تو رو را سے گا  
درند کچھ بھی نہیں۔ ایمان کی شرعی حقیقت سب کے لیے ایک ہے اس میں کوئی جزو بندی نہیں اور نہ اس  
میں کوئی کمی بیشی ہو سکتی ہے۔ مل اس میں اپنے اپنے یقین کے مطابق قوت وضعف کے درجات  
 مختلف ہو سکتے ہیں لیکن اس کی شرعی حقیقت بہر حال ایک ہے اور کفر و اسلام کی حد فاصل دہی  
ایک ہے۔

پھر ایمان کے کچھ اعمال ہیں اور کچھ اس کی علامات ہیں ان میں کمی بیشی ہوتی رہتی ہے اور ان  
میں سے بعض کا تذکرہ تیب پیغمبر کی وجہ سے منہیں محض عملی مستحبتی کی وجہ سے ہوتا ہے ایمان کے  
یہ اعمال اور علامات مطلوب تو ہیں لیکن ایمان کی حقیقت شرعی نہیں ایمان کے تقاضے ہیں قرآن کریم  
میں علامات پران اعمال کے لیے بھی ایمان کا لفظ اختیار کرتا ہے اور یہ مجاز شرعی ہے جس میں ایمان  
اذار و عمل کے مجموعہ کا نام ہے۔ اس اعتبار سے ایمان میں کمی اور زیادتی ہوتی رہتی رہتی ہے۔ پھر کچھ  
ایمان کی علامات ہیں جیسے اسلام علیکم کہنا یہ علامات ایمان حقیقت کا محض ایک نشان ہیں خود ایمان  
نہیں قرآن کریم بعض علامات جیسا ایمان کی حقیقت کا علم نہ ہو ان علامات کو بھی ایمان کہہ دیتا ہے  
ہی یہ اطلاق بھی ایک مجاز شرعی ہو کا جس کا اعتبار صرف اس وقت تک ہے جب تک کہ ایمان کی  
حیثیت کا پتہ نہ پل جائے۔ ملکین اپنے کفر یہ عقائد کو چھپائے کے لیے ان اعمال و علامات سے  
اس تسلیل کرتے ہیں حالانکہ حقیقت معلوم ہو جانے کے بعد اعمال و علامات کا کوئی اعتبار نہیں رہتا۔  
ابے سو توں پر قرآن کریم کے ہر طالب علم کا فرض ہے کہ ایمان کے قرآنی اطلاق کے ان بیشادی فروق  
کو ضرور پیش نظر کر کے تناسب نتوی میں لفظ مون کا معنی سمجھئے۔

---

لہ دست شیخ الہند رکھتے ہیں۔ ایمان کا بجزیہ نہیں بعض احکام کا تکارکنے والا بھی کافر مطلق ہو گا صرف  
بعض اسلام پر ایمان لائے سے کچھ بھی ایمان نصیب نہ ہو گا۔ (موقع الفرقان ص ۲۱)

وَمَا اتَتْ بِهِمْ مِنْ لَذٍ وَلَوْكَنَا صَادِقِينَ۔ (پ یوسف ۱۸)

یہ ایمان کی حقیقتِ شرعی کا بیان ہے یہاں ایمانِ شرعی مراد نہیں۔

فَلَا وَرِبَّ لِا يَوْمَنُونَ يَحْكُمُونَ فِيمَا شَجَرَ بِنَهْرٍ۔ (پ النَّارِ ۲۵)

میں ایمان کی حقیقتِ شرعی کا بیان ہے۔

اَنَّ الَّذِينَ اَمْنَوْا وَعَمَلُوا الصَّلْحَةَ (پ البقرہ ۲۴۴)

میں بھی ایمان کی حقیقتِ شرعی مراد ہے کیونکہ اعمالِ اس مضمون ہیں اور اس سے علیحدہ ہیں۔

مَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ۔ (پ البقرہ ۱۴۳)

میں ایمان سے مراد نہیں ہے یہاں عمل کو ایمان کہا گیا ہے جو مجاز شرعاً ہے اس ایمان ہیں

(جو اقرار اور عمل کے مجموعہ کا نام ہے) اعمال کی کمی بیشی سے کمی بیشی تھی رہتی ہے مگر ایمان کی حقیقتِ شرعی میں کمی بیشی کوئی راہ نہیں ہو سکتا تو پورا ہو گا درست کچھ بھی نہیں یہ کفر کی حالت ہے۔

وَلَا تَقُولُوا مِنْ لَقَى الْيَكْمَ السَّلَامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا۔ (پ النَّارِ ۹۳)

میں اسلام علیکم کہنے کو ایمان کی علامت بتایا گیا ہے ایمان کی حقیقت نہیں کہا گیا ہے بیان

و سماق اس کی توہین شہادت ہے۔ لیں جب حقیقت کا پتہ چل جاتے تو علامت کا اعتبار باقی نہ رہے

گا۔ ایمان کے ان اعمال اور علامات کے نام سے ایمان کی حقیقتِ شرعی کو مشتبہ کرنا اور ان علامات

سے ایمان کی حقیقت پر دلیل لانا ماقرآن کے ان مختلف اطلاقات اور اس کی شرعی مصطلحات پہچانتے

کی وجہ سے ہے ہر اطلاق کا ایک اپنا محل ہے اور حقیقت شرعیہ اپنی جگہ قائم ہے جس میں کسی ملک

اللہ کی بیشی کو راہ نہیں۔

مَا كَنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا إِيمَانٌ وَلَكِنْ جَعَلْنَا هُنُورًا۔ (پ سورہ ۵۲)

میں ایمان سے مراد اعمال ایمان کی تفصیل ہیں لفظ ایمان ہرگز مراد نہیں کیونکہ پیغمبرؐ

وقت بھی ایمان سے غلطی نہیں ہو سکتا کہ کہا جائے کہ اسے ایمان کا پتہ رہتا۔ (سمازو اللہ)

۲ خنزیر سے بھی ایمانِ شرعی کی بھی تعریف منتقل ہے کہ آپ کی جملہ تعلیمات کو چاہیے

کیا جائے آپ نے فرمایا۔

امرت ان اقتل الناس حتى يشهدوا ان لا اله الا الله ويومنا في و بما  
جئت به۔ لہ

ترجمہ، لوگ اس وقت تک ان میں نہیں جب تک کہ توحید کے ساتھ مجھے اور میری  
جگہ تعلیمات کو بحق تسلیم نہ کریں۔

## ایمان اور اسلام

یہ صحیح ہے کہ ایمان ایک فعل قلبی ہے اور اسلام ظاہری انتیاد کا نام ہے لیکن شریعت  
کی اصطلاح میں ایمان اور اسلام ایک ہیں جو موسیٰ نہیں وہ مسلمان بھی نہیں اور جو مسلمان نہیں وہ موسیٰ  
بھی نہیں دوں کی حقیقت ایک ہے مبدأ کے اعتبار سے اے ایمان کہہ دیتے ہیں اور ظاہر کے  
لطاط سے اے اسلام کہہ دیا جاتا ہے۔

قرآن کریم میں یہاں یہ لفظ ایک درسرے کے مقابلے میں ہوں تو دونوں میں سے کسی ایک  
کا حقیقی معنی مرد نہیں ہوگا کیونکہ حقیقت شرعی دلوں کی ایک ہے خلاف تھی ہو سکے گا کہ ایک  
اپنے حقیقی معنی پر ہو اور درسرے کے حص لغوی معنی مرد ہوں جیے۔

قالت الاعراب امناقل لم تؤمنوا ولكن قولوا اسلمنا۔ (پ ۷ الحجرات ۲۲)

یہاں اسلام کے حقیقی معنی مرد نہیں صرف ظاہر بھکاری مرد ہے۔ اسلام کے حقیقی معنی ایمان  
سے جدا نہیں۔ امام بخاریؓ لکھتے ہیں:-

اَذَا كَانَ عَلَى الْإِسْلَامِ عَلَى الْحَقِيقَةِ وَكَانَ عَلَى الْإِسْلَامِ أَوْ الْخُوفِ مِنِ  
الْقَتْلِ لَقُولَهُ تَعَالَى قَالَتِ الْأَعْرَابُ اَمْنَاقُ لَمْ تُؤْمِنُوا لَكِنْ قُولُوا اِسْلَمُنا  
فَإِذَا كَانَ عَلَى الْحَقِيقَةِ فَهُوَ عَلَى قُولَهُ حَلَّ ذِكْرُهُ اَنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ  
الْإِسْلَامُ

ایمان کو اگر صرف قلب تک محدود رکھا جائے تو وہ معاملات جو ممینین سے والبستہ ہیں کبھی  
سر اخمام نہیں پاسکتے کیونکہ دل کی بات تک کسی درسرے کو رسائی نہیں ہوتی مثلاً

لہ صوحیح مسلم جلد اصل۔ لہ صوحیح بخاری جلد اصل۔

لا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا۔ (پ ۲۱۵)

میں حکم دیا گیا ہے کہ راکھیں کا نکاح صرف اپنی مردوں سے کر دجو مون سہر بیہان ایمان کو اگر فعل قلب تک محدود رکھیں تو اس آئیت پر عمل کی کوئی صورت باقی نہیں رہتی۔ ہاں ایمان اور اسلام کو ایک ختنیت سمجھیں تو بے شک اس پر عمل ہو سکتا ہے۔

امنگرت لے حدیث جبریل میں ایمان اور اسلام کے مختلف جواب ارشاد فرماتے۔ مگر جب وند عبد القیس حضور کی خدمت میں حاضر ہوا تو اپنے ایمان کی تفصیل وہ فرمائی جو حدیث جبریل میں اسلام کے جواب میں کہی گئی۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ شارع کی نظر میں ان کا ذریعہ انتشار ایمان کی حقیقت دولوں کی ایک ہے جب ایک نہ ہو تو درسرے کامیاب اعتبار نہیں۔

## کفر کی حقیقت

کفر کے غیری معنی چھپائے اور انکل کرنے کے ہیں۔ کفران کے معنی ناشکری کے آتے ہیں قرآن کریم میں ہے۔

.. لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَا زِيدَ نَكْهَ وَ لَئِنْ كَفَرْتُمْ .. (پ ۱۷۴)

ترجمہ۔ اور اگر تم نے شکر کیا تو میں بتھاری نعمت بڑھادوں گا اور اگر تم نے ناشکری کی تو میری بکڑی بڑی سخت ہے۔

یہاں کفر ناشکری کے معنی میں ہے۔ پھر ایک دوسرا جگہ ارشاد فرمایا۔

قُتلُ الْإِنْسَانَ مَا كَفَرَهُ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلْفَهُ۔ (پ ۱۸۳)

ترجمہ۔ ما راجائے انسان کس قدر ناشکر ہے اسے پیدا کرنے والے نے کس پیز سے پیدا کیا۔

کفر کی شرعی حقیقت یہ ہے کہ امنگرت کی تعلیمات میں کسی بات کا خصوصی سے یقینی طور پر منقول

ہوا انکل کر دیا جائے جو طبعاً حد سے منقول ہو اس سے اختلاف اپنے انکل سہیں ہے۔

لَهُ مَا لَا يَمِنُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ قَالَوا إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ شَهَادَةُ إِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ مُحَمَّداً أَرْسَلَ

الله وَأَقْلَمَ الصُّلُوْهُ وَأَيْمَاعَ الزُّكُوْهُ وَصِيَامَ رَمَضَانَ الْحَدِيثُ۔ (نجاری جلد اٹھا)

یہ کھلُم کھلا انکار ہو۔ یا کفر الحاد ہو۔ ہاں عملی ترک انکار نہیں ہے صرف انکار موجب کفر ہے۔  
اسلام سے پھر جانے کے لیے تبدیل ملت کا اعلان مزوری نہیں اور نہ یہ مزوری ہے کہ اسلام کی  
تمام تعلیمات کا انکار ہو۔ ہو سکتا ہے یہ کفر الحاد ہو۔ اسلام کی ایک یقینی بات کا انکار اور الحاد  
انسان کر کفر کے دائرہ میں داخل کر دیتے ہیں۔ ہاں عملی ترک صرف کوتاہی ہے انکار نہیں، انکار  
موجب کفر ہے۔

امام الاممہ امام محمدؐ (۱۸۹ھ) فرماتے ہیں۔

من انکر سیلار من شرائع الاسلام فتقا باطل قول لا الہ الا اللہ۔  
ترجمہ جس نے شرائع اسلام میں سے کسی ایک بات کا انکار کیا تو اس نے اپنے  
لا الہ الا اللہ پڑھنے کو باطل کر لیا۔

یہ نہ کہا جائے کا کہ اس نے صرف ایک بات چھوڑی ہے اس کے پورے دعویٰ اسلام  
کو کا العدم قصور کیا جائے گا۔

## دین

قرآن کریم میں دین کا نظرکرنی معنوں میں آیا ہے کبھی میخف لغوی معنوں میں آتا ہے اور کبھی  
تفاہیب شرعی میں اپنے اصل معنوں میں استعمال ہوتا ہے یہیں سے اس کی شرعی اصطلاح فاءم ہوتی  
ہے کہیں یہ اپنے اصل معنی اور اس کی جملہ تفصیلات کے مجموعہ پر بھی بولا جاتا ہے تاہم اس کے  
اصل معنی اور اس کے تقاضے کبھی سہوں نہیں ہوتے اور نہ دین کے یہ مختلف معنوں میں کے مختلف  
لطخواہ یہ انکار عنادا ہر جیسے الجہل کا کفر تھا یا الحاد اجیسے میلہ کہ کتاب اور سیلہ بیجا بکار کا کفر تھا کیونکہ یہ بھی  
بالآخر تعلیمات پیغمبر میں سے بعض کے انکار پر منحصر ہے اسی طرح وہ کفر جسے چھپا کر ایمان کا انطبک کیا جائے  
وہ بھی کفر ہے گواں کا معروف نام نفاق ہے اور اسی طرح وہ کفر جو ایمان کے بعد کئے وہ بھی کفر ہے  
اس کا معروف نام ارتدا ہے۔ اہل کتاب کو کتابی کہلاتے ہیں اور ان کے لیے بعض رعایات بھی ہیں  
گوہ اہل کفر ہیں۔ پس کتابی، منافق، مرتد، ملعون، زندق اور کافرا صلی سب کفر کی ہی مختلف صوریں ہیں۔  
اللہ سیر کریم جلد ۳ ص ۲۲۵

اجزاء بنتے ہیں جن سے دین کی کلی مجمعی حیثیت قائم ہوتی ہو۔ اجزاء آپس میں برابری کی نسبت رکھتے ہیں اور تفصیلات اور تفاوت مصل کے لیے بمنزلہ فروع کے ہیں۔ دین کی اصل حقیقت ایک ہے اور ہمیشہ کے ایک ہے تمام انبیاء اس میں مشترک ہے ہیں اور یہی پیغمبرانہ تاریخ کا اجتماعی لفظ ہے۔ ہاں اس کی تفصیلات مختلف زمانوں میں مختلف علمی رسمی ہیں اور اس کے تفاوت مختلف حالات میں مختلف روح اغتیار کرتے رہے ہیں۔ باس ہم دین کی اصل حقیقت اپنی جگہ ایک ہے اور اطلاقاً اسے ہی دین کہا جانا ہے۔ دین میں قوت و صنف کی کیفیات تو پیدا ہوتی ہیں لیکن اس کی کوئی جزو بندی نہیں اور وہ یہ مختلف اجزاء کے مجموعہ کا نام ہے۔

نہایت افسوس ہے کہ بعض لوگوں نے قرآن پاک میں لفظ دین کو مختلف معنوں میں دیکھ کر انہیں دین کے مختلف اجزاء سمجھ لیا وہ دین کی حقیقت ان سب کے مجموعے کو سمجھتے رہے ان کے خیال کے مطابق لازم ہتا ہے کہ لفظ دین کا مترقب استعمال اپنے مصل مفہوم کی نسبت سے ناقص ہے اور دین کی اصل حقیقت وہ ہے جو ان سب کے مجموعے سے ماحصل ہو ایسا ہرگز نہیں۔ قرآن پاک میں دین کا لفظ جہاں بھی وارد ہے وہ اپنی جگہ دین کا صحیح مفہوم ہے گو کہیں بھی نفوی معنی مطلوب ہوں اور کہیں شرعی اور کہیں دین سے اس کے تفاوت مراہیں ہوں لیکن اپنے ہر استعمال میں قرآن کریم کا یہ لفظ اپنی جگہ کامل ہے۔ دین کے نفوی معنی بھکنے اور ماختت ہونے کے ہیں۔ السلام اپنے مخالفین سے ”دہی مطابعے کرتا ہے۔“

① وہ اسلام قبول کر لیں یا  
مسلمانوں کی ماحتی قبول کر لیں  
جیاد اُفر کو ختم کرنے کے لیے نہیں اُفر کی شوکت توڑنے کے لیے ہے یا کبھی عرض دفاع کے لیے ہے۔

قرآن کریم اس منعے کے لیے داں بیدن کا لفظ اس کے لغوی معنوں میں پیش کرتا ہے  
وَإِذ يَنْهَا دِينَ الْحُكْمَ مِنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يَعْلَمُوا الْجُزْيَةَ عَنْ  
یَدِ وَهُمْ صاغرون۔ (نیٰ التوبہ ۲۹)

ترجمہ۔ اور وہ نہیں بھجتے دین حق کے آگے۔ ان اہل کتاب سے جہاد کر تھے  
جب تک کہ وہ ماختت ہو کر اور بھوٹے بن کر جزیہ دینا منکور رہ کر لیں۔

امام عربیت ابو صیدہ یہ دینون کا معنی یہ بیان کرتے ہیں :-

لَا يطیعون طاعۃ اہل الاسلام و کل من کان فی سلطان ملک

فهو علی دینه و قد دان له و خضع له

ترجمہ۔ اور وہ لوگ اسلام کی طاعت قبل نہیں کتے اور جو شخص کسی بادشاہ  
کے سلطنت میں ہو وہ اس کے دین پڑھے اور اس کے آگے جنکا ہوا ہے،  
اور پست ہے۔

حافظ ابن حجر ریاضی لکھتے ہیں :-

کل مطیع ملکاً اوذا سلطانٰ فھوداً نَلَهُ يقال منه دان فلان لفلان

فهو يدين له دينًا له

ترجمہ۔ جو شخص مجی کسی بادشاہ یا حاکم کے ماختت ہو وہ اس کے آگے تھکا ہوا  
ہے داں یہیں کے معنی یہی ہی کہ وہ اس کے آگے پست ہے۔

اس مقام پر لایدینوں کے الفاظ دین کے لغوی معنی میں ہیں اور دین الحق کے الفاظ  
اپنے شرعی معنی کے لیے استعمال ہوتے ہیں جنہوں اکرم نے فرمایا۔

الکیس من دان نفسه و عمل لما بعد الموت له

ترجمہ۔ عقلمند وہ ہے جو اپنے نفس کو ماختت کرے اور موت کے بعد کی زندگی  
کا سرماہی تیار کرے۔

## دین کی اصل حقیقت اور اُس کا شرعی معنی

شرع لکھ من الّذين ما دُطى به ذُحّاد الذّى او حينا اليك وما وصيّنا

بـه ابراهيم و موسى و عيسى ان اقـيموا للـهـ دـينـ و لا تـقـرـقـوا فـيـهـ كـبـرـ

لـهـ ابـحـرـ اـحـيـطـ بـلـدـ ۲۹ لـهـ اـبـنـ حـجـرـ جـلـدـ ۱۵۵ لـهـ مـسـنـدـ اـحـمـدـ

عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُ بِالَّذِي هُنَّ يَعْمَلُونَ  
اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ (۱۵) شوراً

ترجمہ: بتھارے لیے بھی وہی دین تھوڑ کیا ہے جس کا حکم نوح کو کیا تھا اور جس کا حکم  
بھیجا ہم نے تیری طرف اور جس کا حکم ہم نے حضرت ابراہیم کو کیا تھا اور موسے  
اور علیؑ سب کو یہی حکم دیا تھا کہ اس دین کو قائم رکھنا اور اس میں ہرگز عدالتہ علیہ  
دھرم جانا۔ بھاری ہے شرک کرنے والوں کو وہ چیز جس کی طرف تو انہیں بُلاتا  
ہے اللہ جن لیتا ہے اپنی طرف سے جس کو چاہے اور راہ دیتا ہے اپنی طرف  
اسے جو رجوع لا کے۔

اس اہم شرائع نے بتایا کہ دین سب پیغمبروں کا ہمیشہ سے ایک رہا ہے اسی کو فائدہ  
کرنے کے لیے سب پیغمبر ہمایں تشریف لائے اور اسی دین کی اقامت پیغمبروں کی نیابت میں ان  
کی امتوں پر فرض رہی ہے حضرت ارشاد فرماتے ہیں:-

الانبياء أخوة لعلات اتمها تهمشتی و دینهم واحد دادكم افال

ترجمہ: تمام پیغمبر آپ میں اس طرح ہیں جیسے سوتیلے بھائی ہوں ان کی مائیں  
(شریعتیں) تو مختلف ہیں مگر دین سب کا ایک ہے۔

وَهُوَ دِينُ كَيْمَةٍ ؓ ؕ الْحَيَاةُ الْإِنْدِرِيَّةُ

ہو ما شرع لهم من العقائد المتفق عليها من توحيد الله وطاعته و  
الإيمان برسله وبكتبه وبال يوم الآخر والجزاء فيه۔

ترجمہ: دین ان عقائد کا نام ہے جن پر سب پیغمبروں کااتفاق رہا ہے مثلاً اللہ  
کی توحید اور اس کی اطاعت، اس کے رسولوں، کتابوں اور قیامت اور  
جزاء و سزا پر ایمان لانا۔

امام رازی (۶۰۶ھ) فرماتے ہیں:-

يجب أن يكون المراد بالمرافق لا مختلف باختلاف الشائع وهي الإيمان

بِاللَّهِ وَمَلَكَتْهُ وَكَتَبَهُ وَرَسْلَهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرُ وَالإِيمَانُ يُوجِبُ الْعُرضَ  
عَنِ الدُّنْيَا وَالْأَقْبَالِ عَلَى الْآخِرَةِ وَالسعي فِي مَكَارِعِ الْأَخْلَاقِ وَالْاحْتِزَارِ  
عَنْ رِذَائِلِ الْأَحْوَالِ بِاللهِ

ترجمہ دین سے مراد وہ امور ہیں جو شریعتیوں کے اختلاف سے ہنیں بدلتے اور وہ  
یہ ہیں۔ (اللہ) اس کے فرشتوں، اس کی کتابیں اور سیفیروں اور قیامت پر یمان  
لانا اور یمان دنیا سے منہ پھیرنے اور آخرت کی طرف متوجہ ہونے اور اپنے  
اخلاق کی کوشش اور بُرے احوال سے بچنے کا نام ہے۔

پس یہ دین ہے کہ انسان اپنے آپ کو خدا کے سامنے پوری طرح تکادے اپنے آپ کو  
اس کے خنور Surrender کر دے۔ اپنے آپ کو اس کے آگے اس طرح تکادے کہ اس  
کی رضا اور استرت کی فلاج اس کی زندگی کا مر ضوع بن جائے۔ اللہ تعالیٰ کو وحدہ لا شریک سمجھے اور اے  
ہی اپنے نفع و نقصان کا واحد مالک اعتقاد کرے۔ آخرت اور اس کی جزا اصرار پر پورا تین رکھے۔  
جس شخص کو دین کی یہ دولت مل جائے پھر وہ اللہ تعالیٰ کا بہت مشتاق ہو جاتا ہے اس کے آگے  
جھکنے میں عبادت اور انابت میں صیحہ لدت محسوس کرتا ہے۔ اس کے نزدیک نماز کی غایت پائی  
وقت کی پاکیزگی، پابندی اوقات اور ایک نظام کی ماحتی کا ہی تصور نہیں بلکہ وہ اپنے پیدا کرنے  
والے کے ساتھ شوق و محبت کا ایک ایسا ربط ہے کہ وہ اس کے سامنے پست اور عاجز ہو لے کو  
اپنی سب سے بڑی سعادت اور سب سے بڑی لذت سمجھتا ہے۔

اس سے انکار نہیں کہ اس کے ساتھ پاچ وقت کی پاکیزگی، پابندی اوقات کی سیرت اور  
ایک امام کی ماحتی بھی حاصل ہو جائے گی مگر یہ سب امور نماز کے اثرات اور شرات ہیں جو اپنی بُرگ  
محضوں میں مگر نماز کا مقصد نہیں۔ نماز کی حقیقت وہ خاص تعلق ہے جو بندے اور خدا کے مابین قائم  
ہوتا ہے اسی معنی میں حضرت ابراہیم اور تمام انبیاء کے کلام اللہ کے سامنے جھکتے ہوتے تھے اور یہی  
ان سب کا دین تھا اور وہ سب اللہ کے خنور اس کے بندے تھے۔ پیغمبر کتنی ہی اپنی شان ہیں  
ہو دہ بندگی سے نہیں بکلتا۔

## دین اور اُس کے تقاضے

یہ صحیح ہے کہ اس دین کے تقاضے بھی ان کی زندگیوں میں پوری طرح رoshن تھے۔ زندگی کے ہر نئے موڑ پر دین کا تقاضاً ایک نئی صورت میں سامنے آتا اور ان حضرات قُدُسی صفات کی تعلیمات زندگی کے ہر باب میں شیر کے نقوش چھوڑتی جاتیں تاہم دین کی اصل حقیقت اور اس کے تقاضوں نے برابر کی صورت کبھی اختیار نہیں کی، پھر بروں کی اجتماعی تاریخ میں دین کی اصل حقیقت ہمیشہ اُبھری رہی اور دین کے تقاضے ان کی دعوت کا اساسی مرضی رکھتی رہیں ہے۔ انہوں نے ہمیشہ اصل دین کی دعوت وی تقاضے صرف صحنی صورت میں سامنے آتے رہے یہ دین کے ثرات ہیں دعوت کا اصل ہر صورت نہیں۔ اصل دین اللہ کے لئے جگنا اور جزا اسرا کے اعتقاد کے ساتھ اللہ رب الحزرت کے لیے اپنے دل میں اشتیاق و محبت کی ایک کیفیت پیدا کر لے ہے۔

دین ہر وقت مطلوب ہے مگر اس کے تقاضوں پر عمل اسی وقت مطلوب ہوتا ہے جب ان کے مناسب حالات پیدا ہوں۔ تجارت میں جاؤ تو اس طرح کا کاروبار کرو جس طرح اسلام کی تعلیمات ہیں، فوج میں جاؤ تو اس طرح لڑو جس طرح اسلام کی تعلیم ہے حکومت میں تو اس طرح عمل و النافع قائم کرو کہ ہر خدا کو اس کا حق ملنے لگے مگر ان سب امور پر عمل درآمد اسی وقت متعارے ذمہ آئے گا جب اس عمل کی بگار متعارے ہاتھ میں آجائے اس کے بر عکس اصل دین ہر لمحہ اور ہر وقت مطلوب و معمول رہتا ہے وہ حالات سے مشروط نہیں۔ حالات بننے اور بگٹھانے پر دین کے تقاضے ذبیحے اور اُبھرتے ہیں۔ اصل دین تو حالات سے کنارہ کشی کے بعد بھی اپنے درجے میں محفوظ رہ سکتا ہے۔

حضر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

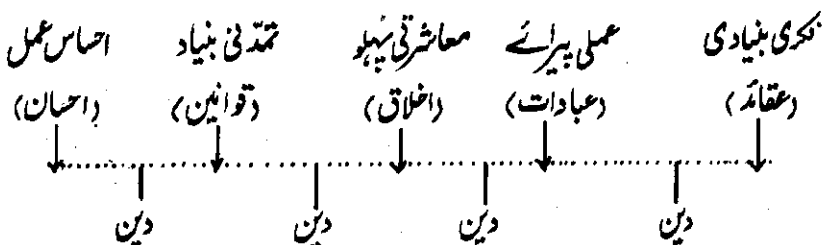
یوشک ان میکون خیر مالِ المسلم عنم پیتع بہاشف لجیمال و مواقع القطریز

بدینہ من الفتن بل

ترجمہ۔ قریب ہے کہ مسلمان کا سبترین مال چند بکریاں رہ جائیں جن کو وہ پہاڑوں

کی گھاٹیوں اور بارش کے موقع میں لے جائے اور اپنے دین کو فتنوں سے  
بچا جائے۔

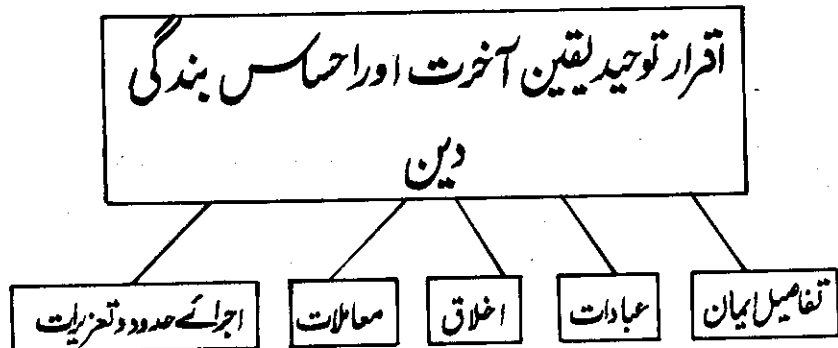
## دین کا غلط تصور



اس تصور میں ان مختلف امور کو ایک نظام میں لایا گیا ہے وہ لڑائی جوان مختلف امور کو  
یکجا کرتی ہے اس کا نام دین ہے اس تصور میں دین بندے اور خدا کے مابین ایک خاص تعلق کا  
ناہم ہیں بلکہ اس نظام کا نام ہے جوان مختلف پہلوؤں کو یکجا کر رہا ہے اس تصور میں دین ایک  
نظام کے طور پر اجھر رہا ہے اور تعبیدی پہلو جو اصل دین مخاہیت ذب کر رہا گیا ہے دوسرے  
مکاہت نکر ان مختلف امور کے باہمی تعلق کو محکمت سے تبیر کرتے ہیں ان کے زندگی حکمت  
میں تبدیلی ہو سکتی ہے اور ہوتی رہتی ہے گرددیں اپنی جگہ ایک لا دوال حقیقت ہے دین کے  
غلط تصور کے حامل اس بات کے قابل ہیں کہ دین ایک نظام ہے اور نظام کے عام ہصولوں  
میں بوقت ضرورت تبدیلی کی جاسکتی ہے بوری تصور دین تحریف دین کی ایک راہ ہے دین کے  
غلط تصور کا یہ ایک جملی تیجہ ہے یہ لوگ اس تصور کے مطابق دین کے ان مختلف پہلوؤں کو عملاً  
تاہم بھی کر لیں اور اس میں ترسیم نہ بھی کریں تو زیادہ سے زیادہ اسے اقامتِ شریعت کہہ سکیں  
گے اقامتِ دین ہم سے پھر بھی نہیں کہہ سکتے کیونکہ یہاں دین کا صحیح تصور سے سہہ ہے  
نہیں اس سے لوگ کسی درجے میں پابندِ شریعت تو ہو سکتے ہیں دیندار نہیں بن سکتے دین کا  
کوئی عمل عقائد کی صحیح بنیاد کے بغیر دینی عمل نہیں ہو سکتا۔

## دین کا صحیح تصور

دین سپری بر اند دعوت پر اقرار توحید اور لقین آن خود کا نام ہے اس سے بندے اور خدا کے مابین ایک خاص ربط قائم ہوتا ہے یہی مل دین ہے اور یہی تمام سپری بر کا اجتماعی کردار رہا ہے۔



یہ دین کے ارکان ہیں جو کسی اجتماعی زندگی پر متوقف نہیں ہر حال میں مطلوب ہیں۔ متعلق ہیں حالات پیدا ہوں تو دین ان کے متعلقہ اعمال کا تقاضا کرتا ہے۔

## ایک سوال

دین کے جو اعمال خاص حالات میں ہمارے ذمہ آتی ہیں ان حالات کو خود پیدا کرنا ممکن ہے اور ان کے متعلقہ احکام پر عمل کیا جاسکے کیا ہمارے ذمہ نہیں؟ اسلام کے وہ احکام جو حکام کے ذمہ ہیں جیسے اجرتے حدود دغیرہ ان پر عمل کر سکھنے کے لیے حکومت حاصل کرنے کی کوشش کرنا کیا یہ ہمارے ذمہ ہے؟

جواب: یہی کوشش ایک انتظامی مسئلہ ہے اور محدود مسخر ہے لیکن فرض نہیں اور شاید دین کی اساسی دعوت ہے حکومت میں ہو تو اس کے متعلقہ احکام پر عمل کرنا فرض ہے اللہ کے بندوں کی شان یہ ہے:-

الَّذِينَ لَهُنْ مَكْنَى هُمُّ الْأَرْضِ إِقْرَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزِّكْرَةَ وَأَمْرُوا  
بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ (٧١) الحج

ترجمہ۔ اگر ہم ان کو زمین میں قوت دیں تو وہ نمازیں قائم کریں گے اور زکوٰۃ دیں  
گے۔ یعنی کام حکم کریں گے اور بُرا ہیوں سے روکیں گے۔

لیکن ان تقاضوں پر عمل کرنے کی خاطر اقتدار لینے کی کوشش کرنا اس کی قرآن پاک یہ کہیں  
دعت نہیں ملتی۔ مال جمع کرنے کی اس لیے کوشش کرنا کہ انسان زکوٰۃ سے سکے اس کی اسلام میں  
کہیں ترغیب نہیں، مال اگر جمع ہو جاتے تو پھر زکوٰۃ ادا کرنے کی پوری پابندی کرنی ہوگی۔ مال  
کا جمع کرنا ہرگز فرض نہیں لیعنی شرطوں کے ساتھ مرف جائز ہے۔ جہاد اسلام کا ایک بڑا مسئلہ  
ہے اور یہ اسلام کے کوہان کی چوپی ہے اس کا ترک دلت کا پیغام اور اس پر عمل زندگی کا انشان ہے  
لیکن ایسے حالات خود پیدا کرنا کہ اس مٹے پر عمل کرنے کی نوبت آجلئے یہ امت کے ذمے ممن  
نہیں، مال حالات خود پیدا ہو جائیں تو پھر اس پر ڈٹ جانا اور اللہ کے نام پر زندگی سے کھیل جانا یہ  
نہایت ضروری ہے، جہاد فرض ہے لیکن اس فرض پر عمل کرنے کے لیے ایسے حالات پیدا کرنا یہ فرض  
نہیں، حالات پیدا ہے لے پر جو شہادت میں وہ بے شک مطلوب ہے لیکن حالات خود پیدا کر لے  
کی قرآن نے کہیں دعت نہیں دی، حضور فرماتے ہیں:-

لَا تَمْنُو الْقَاعَ الْحَدَّةَ فَإِنْ لَقِيْتَهُ فَاقْبِلْهُ

ترجمہ۔ تم خود دشمن سے لڑنے کی تمنا کر دیکن اگر لڑنا پڑ جائے تو پھر بابت قدم رہو۔

## نفاق

قرآن کریم میں کافروں اور مسلمانوں کے علاوہ ایک تیرے گروہ کا بھی وسیع ذکر ہے  
یہ منافق لوگ تھے جو مصلی میں کافر تھے مگر دھکے کے ساتھ اپ کو مسلمان خلاہ کرتے تھے ایضاً  
صلی اللہ علیہ وسلم کے خدموں میں بھی کبھی کبھی کحمد اتتے اور اپنے اپ کو مسلمان خلاہ کرتے تھے۔  
وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُوَ مُبْرُونٌ

يَخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا. (پ البقرة ۹)

ترجمہ۔ اور لوگوں میں سے لیے جبکہ ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم اللہ پر اور یوم حضرت پر ایمان لائے مگر وہ مومن ہرگز نہیں وہ اللہ سے اور ایمان والوں سے دھوکہ کر رہے ہیں۔

یہاں ایک نازک مرحلہ دریش ہے نقاق پر بحکم اطہار اسلام اور اخفاک فرنگی ایک باطنی کیفیت کا نام ہے اور ایک امر مخفی ہے اس لیے ہر مسلمان کے متعلق یہ گمان ہو سکتا ہے کہ شاید وہ اندر سے مسلمان نہ ہو اور اگر اس بدگمانی کو حلینے دیا جائے تو ساری ملت ہی مشتبہ ہو کر رہ جاتے گی پس ضروری ہے کہ قرآن کریم میں منافقین کے پچھے ایسے نشان تلاش کیے جائیں جن سے اہل حق مشتبہ ہونے سے بچ سکیں کچھ لوگ تو ہوں جو پیغمبر کے ساتھ اٹھتے بلیختے ہوں اور ان کے بارے میں تلقین سے کہا جاسکے کہ وہ اندر سے مومن ہیں اور واقعی وہ پیغمبر کے ساتھی ہیں اور واقعی وہ پیغمبر کے ساتھی ہیں۔ قرآن کریم کے پہلے پارے کے شروع میں منافقوں کی مفصل داستان ملتی ہے اس میں یہ بھی مذکور ہے۔

إِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنًا كَمَا أَمْنَ النَّاسُ قَالُوا إِنَّمَنْ كَمَا أَمْنَ السَّفَهَاءُ

(پ البقرة ۱۳)

ترجمہ۔ جب انہیں کہا جاتا ہے کہ تم بھی اس طرح ایمان لا اور جس طرح دوسروے لوگ ایمان لائے ہوتے ہیں تو وہ کہتے ہیں کیا ہم اس طرح ایمان لائیں جس طرح یہ بے درقوف لوگ ایمان لائے؟

اس سے پتہ چلا ہے کہ منافقین کے دعویٰ اسلام سے پہلے مسلمانوں کا ایک ایسا طبقہ فروض موجود تھا جن کا اسلام معروف تھا اور وہ لوگ آئندہ مسلمان ہونے والوں کے لیے ایک معیار کی حیثیت رکھتے تھے۔ منافقوں کا مسلمانوں میں گھٹنا یہ بعد کا ایک عمل ہے سب سے پہلے جو لوگ ایمان کی صفائی آئے وہ نیقیٰ معیاری مسلمان تھے جیسے حضرت ابو بکرؓ حضرت عثمانؓ حضرت علیؓ اور حضرت بلالؓ وغيرہم۔ پھر حضرت عمرؓ بھی پالسیریں مسلمان تھے اور قرآن کی پالسیریں سورت المؤمن ہے اس سے واضح ہوا کہ مسلمانوں کے دامن پر نفاق کا کوئی چھینٹا نہیں ہے وہ سب

کے سب حقیقی معنی میں مسلمان اور مومن تھے درستہ قرآن کریم ان کے ایمان اور منافقین کے دو بی ایمان کا اس ترتیب سے ذکر کرتا اور ان پہلوں کو ان پھپلوں کے لیے معیار ایمان نہ تھا تا۔

① جب کوئی سحر کیک شروع ہوتی ہے تو اس کا پہلاً دورِ محنت و تکلیف اور ہرم و حساب کا دور ہوتا ہے کوئی مخالف ایسا بے وقوف نہیں ہوتا جو اس وقتِ محض مارکھانے کے لیے ان میں شامل رہے۔ ہاں جب اس کی کامیابی کے اثار کھینے لگیں تو چھپ عین مخالف اس میں گھس کر فتح کا لم کا کام کرتے ہیں پس وہ لوگ جو سب سے پہلے مسلمان ہونے میں ہے حضرت خیر بخاریؓ حضرت ابو بکر صدیقؓ حضرت علی الرضاؓ حضرت بلالؓ و میر تمہان تمام حضرات کا دامن شایع لفاق سے کوئی پاک مانا جائے گا۔ منافقین کے دعوئے ایمان کو کاٹنے کے لیے قرآن کریم انہی سالبین اولین کے ایمان کو بلدر معیار پیش کرتا ہے اور انہیں انہیں کی اتباع میں آنے کا حکم دیا۔

② منافقوں کا دوسرا نشان یہ ہے کہ وہ کوئے سبھنے والے نہ تھے مدینہ یا اس کے مضافات کے رہنے والے تھے۔ مدینی زندگی میں ہی اسلام کو قوت حاصل ہوئی تھی اور اسی درمیں منافقوں کو مسلمانوں میں گھسنے کی ہز درست تھی۔ قرآن کریم میں ہے۔

وَمِنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مُرَدٌ وَّ أَعْلَى  
الْفَاقَ.

(بیت التوبہ ۱۰۱)

ترجمہ۔ بکھارے گرد لواح کے بعد دیباتی منافق ہیں اور کچھ لوگ مدینہ کے ہیں جو منافقت پڑائے ہوئے ہیں۔

اس آیت سے پتہ چلا کہ لفاق کا فتنہ مسلمانوں کی مدنی زندگی میں ہی اجھا محتاب پس جو لوگ کو میں مسلمان ہوئے تھے جیسے حضرت ابو بکرؓ حضرت عمرؓ حضرت علیؓ اور دوسرے کی مسلمان وہ سب کے سب لفاق کے ہرشابنے سے پوری طرح حفظ سمجھے جائیں گے۔ قرآن کی رو سے منافقین کے لیے اہل مدینہ میں سے ہننا ضروری ہے۔

③ منافقین جو مسلمانوں کی خبری کے لیے اس دائرہ میں گھسنے۔ اسلام کی راہ میں مال خرچ کرنے سے پوری طرح گریزاں رہے۔ ان کا تحد مسلمانوں کو لفستان پیچانہ تھا کہ کسی قسم کا فائدہ دینا۔ اس سلسلہ میں وہ بٹے محتاط رہتے تھے۔

هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تَنْفَعُونَا عَلَىٰ مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَنْفَضُوا وَاللَّهُ  
خَوَافِرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَكُنَ الْمَنَافِقُ لَا يَنْفَعُونَ۔ (پیغمبرون)

ترجمہ۔ وہ لوگ کہتے ہیں کہ مت خرچ کرو ان پر جو رسول اللہ کے ساتھ رہتے ہیں  
یہاں آک کر یہ مفترق ہو جائیں۔ اور اللہ ہی کے لیے ہیں خدا نے زین اور آسمان  
کے لیکن یہ منافق سمجھتے ہیں۔

المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض یا مارون بالمنكر و مینعون عن  
المعروف ويقبضون ایدیہم۔ (پیغمبر ۲۷)

ترجمہ: منافق مرد اور منافق عورتیں سب کی چال ایک ہے بڑی باتیں سکھاتے  
ہیں اور باقی چھڑاتے ہیں اور مو قعہ پر اپنی مٹھی بند رکھتے ہیں۔

(۳) قرآن کریم کی اس نشانہ ہی سے پتہ چلتا ہے کہ وہ حضرات جنہوں نے الحشرت پر اور مہماں  
امام رضا پا مال خرچ کیا جیسے حضرت ابو صدیقؓ اور حضرت عثمان غنیؓ و میم جہاں لا کا بہ  
سب کچے مومن تھے ان کی سیرت شعبہ کے ہر شایبہ سے پاک اور پوری طرح محفوظ مانی  
جلئے گی منافقین کی بنیادی علمت یہ ہے کہ وہ حنود پر کچھ خرچ نہ کرتے ہوں نیزہ  
اہمیت دلالت کرتی ہے کہ منافقین نمایاں طور پر نیک کام سے دور تھے اور بڑے کاموں  
میں عمدہ کوشش رہتے تھے۔ اکابر صحابہ کرام کا عمل بالمعروف اس قدر نمایاں تھا کہ ان  
کی سیرت کی چادر نفاق کے ہر تھیٹے سے پاک نظر آتی ہے۔ علامہ ابن سیمیر جہانی شرح البلاغہ  
کی شرح میں حضرات خلفاء رشیثۃ اور حضرت امیر معاویہؓ میں فرق کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

ان الفرق بین الخلفاء الشیة و بین معاویۃ فی اقامۃ حدود اللہ و اعمل  
بمقتضی اوامرہ و نواہیہ ظاهرہ

ترجمہ: خلفاء شیة اور امیر معاویہؓ کے زمانہ حکومت میں نمایاں فرق یہ تھا کہ  
خلفاء کے شیة اقامت حدود الہی میں اور اوصاف و ابھی کے تھا جوں پر عمل کرنے  
میں پوری طرح کوشش تھے۔

۵) آنحضرت کے زمانے میں منافقوں نے ایک علیحدہ مسجد بنائی اور اسے مستند قرار دینے کے لیے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس میں نماز پڑھنے کی دعوت دی۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے ایک کوہ پر بیت فرمائی:-

لَا تَقْعِدُهُ أَبَدًا الْمَسْجَدَ اسْسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ إِحْقَانٌ تَّقْوَىٰ  
فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يَحْبَسُونَ ان يَنْتَطِهُرُوا۔ (پاپ التوبہ ۱۰۸)

ترجمہ۔ آپ اس مسجد میں کبھی کھڑے نہ ہوں وہ مسجد جس کی بنیاد پہلے دن سے ہی پرستی کاری پر کھٹی گئی ہو تو آپ کا حق یہ ہے کہ وہ ہیں کھڑے ہوں اس میں ایسے لوگ رہتے ہیں جو پاک رہنے کو ہی پسند کرتے ہیں۔

قرآن کریم کی اس نشانہ ہی سے پتہ چلا کہ آنحضرت کی مسجد مبارک کی تعمیر میں شرک ہونے والے اور محبر اس میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ماتحت رہنے والے۔ نمازوں میں آپ کے ساتھ رہنے والے اور اس مسجد میں تعلیم و تربیت پانے والے سب کے سب کے مومن تھے۔ اگر اس مسجد کے بلائے والوں پر بھی نفاق کا کوئی دھبہ ہو تو اللہ رب العزت منافقوں کی مسجد میں جانے سے حضور اکرم کو اس طرح منع نہ فرماتے پس منافقوں کی بنیادی علامت یہ ہے کہ وہ آنحضرت سے قلیل الحمالت ہوں آپ سے اکثر ملنا جلنے اور ہم آپ کی مسجد میں بہت کم آتے ہوں علیحدہ مسجد بنانے کے درپے ہوں۔

۶) منافقوں کا ایک واضح نشان یہ ہے کہ وہ انجام کا مغلوب ہوتے ہوں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ہی ذلیل اور رسوایہ ہونے گئے ہوں۔ جو لوگ آنحضرت کے حضور میں تحریم تک مسلمانوں کے اہم امور میں دشیں اور کار فرمائے اور حضور اکرم کے بعد بھی مسلمانوں کا مرکز بننے لے ہے وہ سب بالیقین کپے مومن تھے اور ان کے دہن سیرت پر نفاق کا کوئی دھبہ نہیں ہو سکتا۔ قرآن کریم نے بڑی ذمہ داری سے اس کا اعلان کیا ہے۔  
لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ وَالْمَرْجَفُونَ فِي الْمَدِيْنَةِ  
لَغَرِيْبِكُمْ بِهِمْ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ لِكُفَّارَ فِيهَا الْأَقْلَيْلَا مَلْعُونِينَ إِنَّمَا تَقْفُوا أَخْدَنَا  
وَقُتُلُوا تَقْتِيلًا۔ (پاپ الاحزاب ۲۰)

ترجمہ۔ اگر منافق بارہ آئے اور وہ لوگ جن کے دلوں میں روگ ہے اور مدینہ میں  
جھنپٹی خبریں اڑائے والے تو ہم تہیں ان سب پر مسلط کر دیں گے پھر وہ تیرے  
ساتھ مدینہ میں رہ بھی نہ سکیں گے مگر محتوازے دن اور ان دلوں میں بھی وہ  
ملعون ہو کر ہی رہیں گے جہاں پائے جائیں گے پکڑے جائیں گے اور والے  
جائیں گے۔

⑥ منافقین کا ایک نشان یہ بھی ہے کہ ان کی زندگیوں میں تسلسل نہیں ہوتا اور ان کا کردار  
شب و روز بدلتا ہے ایسے منافقین زیادہ تر سیہود میں سے تھے  
وقالت طائفة من أهل الكتاب أمنوا بالذى سُقِيَ اللَّهُ عَلَى الْأَذِنِ أَمْنَا  
وجَهَ النَّهَارَ وَاسْكَفَرَ أَخْرَهُ لِعَلِيهِ يَرْجِعُونَ۔ (پٰٰ آل عمران ۲۲)  
ترجمہ۔ بعض اہل الکتاب نے سیکھ بنائی کہ جو اتنا ہے مسلمانوں پر اسے صحیح کو  
ماں روا اور شام کو اس کا نکال کر دو۔ شاید کچھ اور لوگ بھی اس طرح اسلام سے  
پھر جائیں۔

ان المنافقين يخْدِعونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعٌ عَمَّا دَأَتُوا إِلَى الصَّلَاةِ  
قَامُوا كَسَالٍ يَرَاءُونَ النَّاسَ دَلِيلٌ مُّذَكَّرٌ لِّلَّهِ الْأَقْلِيلُ۔ مَذَبِّحُينَ  
بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَاهُ - (پٰٰ النساء ۳۲)

ترجمہ۔ منافق دغابازی کرتے ہیں اللہ سے اور وہی ان کو دغادے گا اور جب  
کہم کے ہوتے ہیں نہاد کو تو کھڑے ہوتے ہیں مستقی سے۔ لوگوں کے دھانے  
کو۔ یاد نہیں کرتے اللہ کو مگر برائے نام مدبب ہیں دلوں کے بیچ۔ نہ ادھر  
کے نہ ادھر کے۔

ان کی نماز کے لیے سستی محض ایک عمل کی سستی نہ بھی جیسے کہ آج کل کے بے نہاد کمالوں  
میں یہ علمی سستی پائی جاتی ہے بلکہ اس کی وجہ ان کی بد نیتی بھی اور مسلمانوں کو دھوکہ دینا تھا۔ اسی طرح  
ان منافقوں کا جنگ کے وقت کمارہ کش ہونا ابزدی اور کمزوری کی وجہ سے نہ ہوتا تھا بلکہ اس کی وجہ  
دوسرے مسلمانوں کو بدگمان کرنا اور افواج اسلام کو عملان نقسان پہنچانا تھا۔ جنگ اعدیں مسلمانوں

بکھر جانا ایک غلط فہمی اور زیادہ سے زیادہ ایک طبعی کمزوری کی وجہ سے تھا مگر جنگ احزاد میں ایک پُوسے فریان کی کنارہ کشی کمزوری کی وجہ سے نہ ممکن ایک سازش اور منافقت کے نتیجہ میں ممکن۔ یہاں وجہ ہے کہ رب المغزت کا معاملہ دونوں موقتوں پر مختلف رہا ہے۔

## اطہار رسالت

قرآن کریم نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کو ایک کامیاب رسالت کے طور پر پیش کیا ہے۔ ابتدائی مشکلات اور عملی صعوبتوں کے بعد انجام کار اسے غالب بتلایا ہے۔ قرآن کریم کی روشنی میں رسالت کا یہ انجام ہرگز نہیں کھصور اسز و وقت میں بالکل مجبوڑ اور مغلوب ہو کر خست ہوئے ہوں اور آپ کے گرد و پیش منافق ہوں نہ آپ و صیانت کر سکیں نہ اپنی مرضی سے نماز کے لیے امام بناسکیں۔ یہاں تک کہ آپ کا جنازہ بھی رکھا رہ جائے اور اس وقت پچھے مسلمان صرف چند آدمی ہی ہوں۔ صاحف اللہ معماذ اللہ راس طرح کی باقیں تاریخ کی بھروسی روایات تو ہر سختی میں لیکن حقیقت نہیں۔ قرآن کریم آپ کی رسالت کو ایک نہایت کامیاب مشن کے طور پر پیش کرتا ہے اور بتاتا ہے کہ آنحضرت کے لیے ہر بعد کی منزل بہلی سے زیادہ روشن ممکن جھوٹ کے کمرہ میں جب مشکلات میں گھرے ہوئے تھے تو آپ کو بشدت دی گئی۔

① وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكُم مِّنَ الْأُولَى۔ (پ ۱۰۷)

ترجمہ۔ اور بے شک بعدی حالت آپ کے لیے پہلی سے بہتر ہو گی۔

حضرت پیغمبر نے تین ٹھنڈے تھے اللہ نے تمکانا دیا مفسس تھے اللہ نے غنی کر دیا۔ را عمل کے جو یا تھے اللہ نے راہیں روشن کر دیں۔ دشمنوں سے تنگ تھے الہ رب المغزت نے آپ کے تمام خلافین کو آپ کے ہی رحم و کرم پر کر دیا۔

قرآن کو روشنی میں اس خیال کے لیے کوئی کنایت نہیں کہ جھوٹ کے عہد میں حقیقی ایمان لانے والے صرف پاسچ یا چھ آدمی تھے اور مونین کی تعداد بعد کے اور میں فتح نسبت میں زیادہ بھی۔ رب المغزت اپنے مقررین کی صفت میں ختماتے ہیں۔

② ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَذْلِينَ وَقَلِيلٌ مِّنَ الْأَخْرِينَ۔ (پ ۱۰۸)

ترجمہ، اکثریت ہے پہلوں میں سے اور تھوڑے ہوں گے پھپلوں میں سے۔  
مسلمان تعداد میں گو پھپلوں میں سے زیادہ ہوں گے لیکن حقیقی مون نفید نسبت کے مقابل  
سے پہلوں میں زیادہ ہیں۔ نسبت فیصلہ مقربین کی زیادہ ہو گئی اور پھپلوں میں یہ نسبت کم  
ہو جائے گی۔ شیخ الاسلام "لکھتھیں" :-

ہر قوت کے پہلے طبقے میں نبی کی صحبت یا قرب عہد برکت سے اعلیٰ درجہ کے  
مقربین جس قدر کثرت سے ہوئے ہیں پہلے طبقے میں وہ بات نہیں رہی۔ بلکہ

(۱) **کتب اللہ لا غلبت انا ورسلى۔ (پ ۲۱ الحجادۃ)**

ترجمہ۔ اللہ کا فیصلہ ہے کہ میں اور میرے رسول غالب آکر رہیں گے۔

جو صرف نبی ہوں وہ تو ظاہراً مجبور بھی کیے جاسکتے ہیں جیسے کہ بہت سے نبی شہید بھی ہوتے  
لیکن جو پیغمبر رسالت کا درجہ پائیں محل ہے کہ وہ آخر دن تک مغلوب رہیں۔

(۲) **فلقد سبقت کلمتنا العبادنا المرسلین۔ انہلوا لامح المنصورون۔ وان**

**جندنا لامح الغالبون۔ (پ ۱۱۱ العنایفات ۱۱۱)**

ترجمہ۔ ہمارا فیصلہ ہو چکا ہے ان بندوں کے حق میں جو رسول ہیں بے شک ان کو

مدودی جاتی ہے اور یہ گردہ بے شک غالب آکر رہتا ہے

کوئی شخص یہ سمجھے کہ اس فلبے سے آخرت کا غالب مراد ہے آخرت انعامات کا گھر ہے وہاں  
غلبے کے کرنی معنی نہیں ہاں وہاں حق کی فتح ہونا یہ حقیقت مسلم ہے پس فلبے سے مراد

یہاں اسی جہاں کا غالیہ ہے۔

(۳) **افالنصر رسلانا والذين امنوا في الحياة الدنيا ويوه نقيم الاشهاد.**

**(پ ۱۵ المؤمن ۱۵)**

ترجمہ۔ بے شک ہم مد کرتے ہیں اپنے رسولوں کی اور وان کے ساتھ ایمان

لانے والوں کی دنیا کی زندگی میں بھی اور اس دن بھی جس دن گواہ کھڑے

ہوں گے۔

پھر آنحضرت کی زبان بدلک سے اعلان کیا۔

قلَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَتَغْلِبُونَ وَتَحْسُدُونَ إِلَى جَهَنَّمِ وَبَئْسَ الْمَهَادُ.

(پ آل عمران ۶۰)

ترجمہ۔ کافروں سے کہہ دیجئے کہ تم عنقریب مغلوب ہو کر رہ ہو گے اور ہانکے جادگے دوزخ کی طرف اور وہ بڑا ٹھکانا ہے۔

۷) قلَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَهَوَّدُ فَلَهُ مَا تَسْلَفَ وَإِنْ يَعُودْ وَاقْدَمْسَتْ  
سَنَةُ الْأَوْلَيْنَ۔ (پ الانفال ۳۴)

ترجمہ۔ کافروں سے کہہ دیجئے کہ اگر وہ باز آ جائیں تو جو کچھ پہلے ہو چکا ہے شما ہے اور اگر وہ پھر وہی کچھ کریں تو ایسے لوگوں کا انعام پہلے سے نصیلہ شدہ چلا اڑھا ہے۔

یہ نہ سمجھا جائے کہ یہ غلبہ رسالت صرف کھلے کافر دل کے مقابل ہوتا یہ دعویٰ بلے بلا دلیل ہے جب منافق بھی حقیقت میں کافر ہیں تو اس تخصیص کے لیے دیسی ہی طبقی دلیل چاہیئے شانیا اللہ رب العزت حضرت اکرمؐ کے غلبہ رسالت کے باب میں منافقین کا نام لے کر خبر دیتے ہیں کہ رسولوں کو غالب کرنے میں سنتہ اللہ کا عطا اور ہی ہے۔

۸) لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رُسُوفُهُنَّ فِي  
الْمَدِينَةِ لَنَفْرِتُكُمْ بِهِمْ ثُمَّ لَا يَعْلَمُونَ وَنَكِيفُهُنَّ إِلَيْهِ لَمَعْوِنِينَ إِيمَانًا  
ثُقُوقُ الْأَخْذِ وَأَقْتَلُوا أَنْفَقِيَلًا ۹ سَنَةُ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِ وَلِنَ  
جَهَدُ سَنَةُ اللَّهِ بِتَدْبِيلِهِ۔ (پ احزاب ۶۰)

ترجمہ۔ اگر منافق اور وہ لوگ جن کے دلوں میں روگ ہے اور مدینہ میں بھٹکنے والیں اڑانے والے اپنی شراقوں سے باز نہ آئے تو ہم آپ کو ان مسلط کر دیں گے پھر وہ آپ کے ساتھ مدینہ میں رہ بھی دے سکیں گے مگر مختار ہے دن اور ان دنوں میں بھی وہ ملعون ہو کر ہی رہیں گے جہاں پائے جائیں گے پکڑے جائیں گے اور مارے جائیں گے یہی سنتہ اللہ ہے ان رسولوں کے ہاتھے میں جو پہلے

ہو جکے اور آپ بھی اس مُنتہ اللہ میں کوئی تبدیلی نہ پائیں گے۔  
 اس سے پتہ چلا کہ یہ عقیدہ کہ اللہ کے رسول اپنے اپنے وقت میں سب ناکام رہے ہے یعنی  
 ہرگز اسلام کا نہیں حضور خاتم النبیین کا اپنے مشن میں کامیاب ہونا اور اپنے خالفین پر غلبہ پانیہ  
 قطیعات میں ہے۔

## کتاب

قرآن کریم میں کتاب کا لفظ دو حصہ مخنوٹ کے لیے بھی آتا ہے جیسے :-  
 لارطب ولا یا بس الافی کتاب مبین۔ (پ ۱۰۷ام)

یا جیسے :-

فی کتابِ مکتوب۔ (پ ۱۰۸ام)

مگر جب اس کی صفت مبارک یا مصدق ہو یا اس کے ساتھ حکمت کا لفظ آ جاتے تو اس سے  
 قرآن کریم مراد ہو گا۔ یعنیہم الكتاب والحكمة۔

کتاب سے کبھی پوری کتاب مراد ہوتی ہے جیسے :-

ذلک الكتاب لا رب له. (پ ۱۰۹ام)

اور کبھی ایک ایک سورت کو بھی کتاب کہہ دیا جاتا ہے جیسے :-

یتلوا صحفاً مطہرة فیها کتب قيمة۔ (پ ۱۱۰ام)

ترجمہ یہ رسول وہ پاک صحیفے پڑھتے ہے جن میں کسی سمی کتابیں ہیں۔

اہل کتاب کے ذکر میں کتاب کا لفظ توات اور انجیل کے لیے علیحدہ علیحدہ آتا ہے لیکن کبھی  
 توات اور انجیل دونوں کے لیے بھی کتاب کا اطلاق ہوتا ہے جیسے :-

انما انزل الكتاب على طائفتين من قبلنا. (پ ۱۱۱ام)

بعض مقامات پر کتاب سے اہل الناس بھی مراد ہوتا ہے :-

من أولى كتابه بيمينه۔ (پ ۱۱۲ام)

الكتاب والحكمة سے قرآن کریم اور الحضرت کی ہمیشہ رہنے والی منت مراد ہے کتاب

کاظم حکمت کے ساتھ جب بھی آتا ہے وہاں قرآن کریم ہی مراد ہے ملائکتے حضرت مریم کو حضرت عینیٰ کی بشارت دیتے ہوتے حضرت عینیٰ کی صفت بھی بیان فرمائی تھی۔  
وَجِيلهُ الْكَتَابُ دَالْحَكْمَةِ وَالْتُّورَاةِ وَالْأَنْجِيلِ۔ (پ ۳۸ آل عمران)

یہ اس لیے ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام اپنی آمد شانی پر قرآن و سنت کے مطابق حکم کریں گے جو نظری  
عطا کر افسوس تھا اپنے اسماں میں (قرآن و سنت سکھاؤں)۔

**آیت**

آیت سے مراد قرآن ایک کے فقرات اور جملے بھی ہوتے ہیں۔ جیسے:-  
فَاتِقًا بِأَيَّةٍ مِّنْ مُّثُلِّهِ (پ  
اس جیسی ایک سورت بنالاد۔  
یا جیسے:-  
تَلِكَ آيَاتُ الْكَتَابِ۔ (پ یونس)

یا جیسے:-

لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَتَنَعَّمَ أَيْتَكُمْ مِّنْ قَبْلِ إِنْذَارِنَا فَخَزِيَ (پ ۴۷ طہ)  
یا جیسے:-

إِذَا تَلَيْتَ عَلَيْهِمْ أَيَّاتَهُ (پ ۱۹ الفاطمی)  
یہ شتری ٹیکی آیات ہیں اور کبھی اس سے قدرت کے کئے نشان مراد ہوتے ہیں جیسے:-  
إِنَّ فِي خلقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ... لَا يَعْلَمُ لِقَوْمٍ دِيْقَنُونَ۔ (پ ۱۲۳ البقرہ)  
یہ الشرب الحرث کی تحریکی ۲ آیات ہیں۔  
جب لفظ آیت انبیاء کی طرف نسبت ہو تو اس سے عام طور پر پیغامرات اور خرق عادت  
امور مراد ہوتے ہیں جیسے:-

فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِاِيَّاتِنَا (پ ۱۷ زکریٰ)

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوْسَى بِاِيَّاتِنَا۔ (پ ۲۲ موسیٰ)

مَا تَنِيمُهُمْ مِّنْ آيَةٍ مِّنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ۔ (پ ۱۸۳ انعام)

مِنْ أَظْلَمِ مَنْ أَفْعَدَنِي عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِاِيَّاتِهِ۔ (پ ۱۸۴ انعام)

وَإِن يَرُو كُلَّ أَيْةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا۔ (بِالْأَعْمَامِ ۲۵)

فَارسلنا علیهم الطوفان والجحاد والقتل والقضاء والدماء مفصلات رپ (اعف ۱۳۳)

وَإِذْ أَجَاءَهُمْ أَيْةً قَالُوا إِنَّا نُؤْمِنُ حَتَّىٰ نُقْتَلَ مِثْلًا مَا دُقَيْ رَسُولُ اللَّهِ۔ (بِالْأَعْمَامِ ۱۴۲)

وَإِذَا رَأَوْا أَيْةً يَسْتَخِرُونَ۔ (بِالصَّافَاتِ ۱۷)

اس میں آنحضرت کے بھی معجزات کا بیان ہے سبھی علماء اس تحقیقت کو دبائیکی کوشش کرتے ہیں کہ اسیت سے مراد مجھزہ ہو وہ اس کے معنی ہمیشہ فقرے اور جبکے کے ہمیظاہر کرتے ہیں۔ اور یہ محض اپنے اس دعوئے کو سچا کرنے کے لیے ہے کہ آنحضرت آپنے رمانے میں ان سے خرق عادت امور نظاہر ہونے کا کہیں تذکرہ نہیں بتایا دعوئے بالکل غلط ہے۔ آنحضرت سے آیات صادر ہونے کا خود قرآن میں بیان موجود ہے اور قرآن کیم اس تبیر سے پہلے انبیاء کے معجزات بھی پیش کرتا ہے، حضرتؐ سے خرق عادت امور نظاہر ہوتے تو آپ کے مخالفین آپ کو جادوگر کیوں کہتے؟

## بُرْهَان

قُرْآنُ كَرِيمٌ بُرْهَانُ الْفَاظِ دَلِيلٌ كَمَنْ يَلْبَسُ هُنَانٌ

هَاتُوا بِرْهَانَكُمْ أَنْ كَنْتُمْ صَادِقِينَ۔ (بِالْبَقْرَةِ ۱۹۰)

مگر جب اس کی نسبت پیغمبروں کی طرف ہوتا تو اس سے عام طور پر خرق عادت امور بیان

ہوتے ہیں جیسے:-

يَا إِيَّاهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ فُورًا مِّنْ نَّارٍ مِّنْ نَّارٍ (النَّارِ ۱۶)

یا جیسے:-

فَذَانِكُ بُرْهَانَنَ منْ رَبِّكُ . (بِالْأَعْصَمِ ۳۲)

میں مجھزہ عصا اور یہ سینا سراہ ہیں جنہی شاہ عبدالقدار محدث دہلویؒ فرماتے ہیں کہ یہ

دولوں باقیہ حضرت موسیٰؑ کے پاس سند نبوت کے طور پر تھیں

## عبدات

عبدات کا لفظ قرآن کریم میں کئی صیغوں میں آیا ہے یہاں ہم تین لفظوں کی کچھ دعاوت کیسے دیتے ہیں۔ عبادت، عبودیت اور عبدیت۔ یقیناً لفظ اپس میں بہت قریب ہیں۔ عبودیت کا معنی "اپنے رب پر راضی رہنا ہے" وہ جو چاہے کرے بندہ رضا بالعقلنا رہے۔ اور عبادت کا معنی ہے لیے کام کرنے اور راضی ہونے۔ عبدیت وہ بندگی ہے جس میں اپنی حاجت مندی اور محاجی کا اقرار ہے۔

وہ رب ہے جو ختار کل ہے جو بندہ ہے اُس کا محتاج ہے پنیروں سے اسی لیے عبدیت کی نفع نہیں ہوتی کہ وہ بھی ہر وقت اللہ تعالیٰ کے محتاج رہتے ہیں۔ اگر ان میں حاجت مندی نہ ہو وہ عبد نہیں رہتے۔ تمام پنیروں کے سردار حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باں تہہ بہم ہر ماں میں اقرار کرتے ہیں کہ وہ الشر کے بندے اور رسول نہیں۔ عبدہ و رسولہ آپ کے بارے میں کہا جاتا ہے۔ عبدیت کے یہ معنی امام غزالی (۵۰۵ھ) نے جواہر القرآن میں اور عبودیت اور عبادت کے مذکورہ معنی امام رضی (۴۰۰ھ) نے بیان فرمائے ہیں۔

قرآن کریم میں عبدہ کا لفظ غلام کے معنی میں بھی آیا ہے اور یہ لفظ بندہ کے معنی میں بھی آتا ہے مگر دونوں میں فرق ہے۔

① غلام غلامی سے بخل بھی سکتا ہے باں طوکر مالک اسے آزاد کر دے لیکن بندہ بندگی سے بخل نہیں سکتا۔ جب تک رب رب رہے بندہ بندہ رہتے گا بندہ میں کبھی کوئی خدائی صفت نہیں آتی۔

② غلام اپنے مالک کی فرمابندراری دل سے نہیں کرتا وہ زخمید ہوتا ہے اور اپنے آپ کو مجبر سمجھتا ہے۔ بندہ اپنے رب کی فرمابندراری دل سے کرتا ہے ناپسندیدگی سے نہیں کرتا۔ بندہ بندگی سے نہیں بخل آگوہ کتنی روعلانی ترقیات رک جاتے۔

سو عبادت اللہ تعالیٰ کی وہ فرمابندراری ہے جو دل سے ہو یہ غلامی کی سی فرمابندراری نہیں جو قہر ابھی ہوتی ہے یہ قلب سلیم سے الشر کے حذر عاضر ہونا ہے الاعلم ای اللہ بقلوب سلیم

جو عبادت کے لائق ہے وہ الٰہ ہے یہ اُبھیت سے فعال کے وزن پر ہے اور مفعول کے معنی میں ہے اُبھیت، اسی شان کا نام ہے جو عبادت کے لائق نام ہے۔

اللٰہ کا لفظ الٰہ سے بناتے ہیں یادِ اللٰہ سے اُنہوں کا معنی لائق عبادت ہونا ہے۔ اور وَلَه کا معنی انتہائی محبت کے لائق ہونا ہے والباقی محبت کا لفظ اپنے عام نشانہ گا۔ اللٰہ کا لفظ مالُوہ معنی معمود ہو گا اور معمود بھی وہ جس سے شدید محبت ہے۔  
وَاللَّهُ أَعْلَم

بندہ الشرعاً کے تعالیٰ کے لائق عبادت ہونے کے اعتقاد سے اس کی محبت کے باعث اور اپنی محتاج ہے اور حاجتِ مندی کے افراد سے اس کے حضور اپنی عاجزی اور اپنے تذلل کا اقرار کرتا ہے عبادت اسی خصوصی اور تذلل کا نام ہے۔

اللٰہ کی عبادت میں ان درجیوں کو قطبیں حیثیت حاصل ہے عبادت ایک پھیلا دے ہے جس کے ایک قطب میں الشربِ العزت کی انتہائی محبت اور دوسرے قطب میں اپنی حاجتِ مندی اور عاجزی کا اقرار۔ عبادت کا آسمان اپنی دو قطبوں پر پھیتا ہے۔

انتہائی محبت باری تعالیٰ  
حافظ ابن قیم جملی (۴۵۸ھ) فرماتے ہیں۔

وَعِبَادَةُ الرَّحْمَنِ غَايَةُ حَبَّةٍ      مَعَ ذَلِّ عَامِدَةٍ هَمَّا تَطَّبَّانَ

وَعَلَيْهِمَا فَلَكُّ الْعِبَادَةِ دَائِرٌ      مَادَارَ مَا دَارَتِ الْقَطْبَانَ

سو عبادت صرف اسی ہمروز ہیں ہر سچی ہے کہ بندہ کی یہ انتہائی محبت ایک سند کے سوا کسی اور سے نہ ہو اور اپنی یہ عاجزی اور درماندگی بھی ایک خدا کے سوا کسی اور کے سامنے نہ ہو۔ اپنیا اور اولیاً کی محبت بھی صرف اس لیے ہے کہ وہ الشربِ العزت کی محبت کا سب سے بڑھتے ہیں اور اللٰہ کے حضور وہ خود بھی اپنی عاجزی اور حاجتِ مندی کا اقرار کرتے ہیں تاکہ ان کے ملنے والے کو کبھی اپنے

آپ کو صرف اسی کے لئے عاجز اور حاجت مند جانیں۔

حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی (۱۰۵۲ھ) لکھتے ہیں۔

اُن حقیدہ کا فائدہ یہ ہے کہ انسان کی وجہ نفع و نصان کے معاملہ میں بذری نہ خون

سے بہت کر خالی کی طرف پھر باتی ہے اور خون کے موجود یا محدود ہونے

کی طرف بھی توجہ نہیں رہتی۔ لہ

کیاس لفظ مخلوق میں انبیاء کلام، اولیاء عظام اور طائفہ خاص سب نہیں آجاتے جن یہ ہے  
کہ عبادت کے لائق صرف ایک اللہ رب العزت ہے اور کوئی مخلوق بڑا ہو یا چھوٹا اس کے ساتھ  
اسی کام میں شرک نہیں۔

محمد شہیر مجدد آئندہ دہم لا علی تاری (۱۰۴۶ھ) لکھتے ہیں۔

معلوم ہوا کہ صرف ایک خدا کا مانا تو حیہ نہیں ہے بلکہ اعتقاد اور قول و عمل پھر  
شیعیں و صرفت سے یہ ثابت کرنا کہ کوئی مخلوق خداوند تعالیٰ کے ساتھ کسی صفت  
میں مشابہ اور طبقی حلقوتی نہیں۔ لہ

بندہ فقران کریم کی رو سے مررت تک اسی دائرہ عبادت میں برہنے کا سلسلہ ہے زندگی کے  
یہ حملہ میں بھی دو عبادت سے مس دائرہ لعین سے سنبھل سکتا۔

داعبد ربک حفظہ۔ یا تیک المیتین۔ (لکھاں الحجر)

ترجمہ۔ اور تو اپنے سماں کی عبادت میں تکارہ سیاں تک کہ تو درسرے بہان کو  
دیکھ لے۔

جب تک بندہ اس عالم میں ہے وہ بنی ہو یا علی دائرہ عبادت سے بٹکنے کی کمی کر رہا نہیں  
لیکن کسی فرشتے یا انسان کو اس کی اجازت دی کرنی ہے بندے جن اور فرشتے سب اسی لیے  
ہیں جیسا کہ تاحیات بندگی میں رہیں۔

وَهَا خلقت الْجِنْ وَالْأَنْفُسُ الْأَلْيَعْبُدُونَ۔ (لکھاں الداریات آیت ۵۶)

## تعمیم خاص

قرآن کریم بعض مقامات پر کسی خاص فرد کو ذکر کرتا ہے اور قصہ وادیں سے کوئی فرد مذکور نہیں ہوتا بلکہ ان صفات کا حکم بیان کرنے اپنی نظر ہوتا ہے وہ صفات حسن و فتح جس میں بھی پائی جائیں وہ اس حکم کا مصدقہ ہوگا۔

ضرب اللہ مثلاً قریۃ کانت آمنة مطمئنة۔ (پ ۱۱۶)

اس میں قریۃ گونفٹا خاص ہے مگر اس سے کوئی خاص سبیٰ مراد نہیں اسے تعمیم خاص کہتے ہیں۔  
فلما نَفَشَ هَا حَمْلَتْ حَمْلًا خَفِيًّا۔ (پ الاعراف ۱۸۹)

میں بھی کوئی خاص ادمی مراد نہیں جس میں یہ اوصاف پائے جائیں وہی اس کا مصدقہ ہوگا۔  
وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالدِيهِ أَحَانًا۔ (پ لقمان ۱۷)

میں بھی کوئی فرد مذکور نہیں بعض اوصافات نظر خاص ہوتا ہے اور کہا یہ اس کا خطاب  
عام ہوتا ہے جیسے ۔

لَمْنَ اشْرَكْتْ لِيَعْبُطَنْ عَمَلَكْ۔ (پ الزمر ۶۵)

میں حضورؐ کی ذات مراد نہیں سب کے لیے یہ حکم عام ہے جو پیر بیان خاص ہے

## تخصیص عام

قرآن کریم کا خطاب بعض مقامات پر عام ہے مگر اس سے مراد ایک فرد خاص ہے جیسے:

وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ صُورَنَاكُمْ ثُمَّ قَدَّنَا الْمُلْكَةَ اسْجَدْدَوا۔ (پ الاعراف ۱۱)

یہاں خلقناکم میں کہ سے تجویزاً ادم علیہ السلام مراد ہیں کیونکہ ہماری پیدائش فرشتوں کے ادم علیہ السلام کو سجدہ کرنے والوں میں سے اس سے پہلے کی نہیں۔

ہاں اس مقام پر اے واحد کی بجا ہے جمع سے ذکر کرنے میں یہ ممکن ہے کہ کل بنی نوع انسان کو مسجد ملائکہ سمجھا جائے ادم علیہ السلام کو اس جمیعت میں کہ تمام لرع انسانی کے باپ ہیں تمام فرشتوں نے سجدہ کیا تھا۔ ولقد خلقنا ادم کہنے کی بجائے ولقد خلقناکم کہنے میں اس طرف اشارہ ہے کہ

غیفۃ اللہ را مسجد ملائکہ ہونے کا شرف حضرت ادم کا انفرادی درجے میں نہ تھا وہ کل بھی نوع انسان کے باپ ہر لئے کی تیشیت میں اس سے مشرف ہوتے تھے۔  
شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ میں :-

ادم علیہ السلام جن کا وجود تمام افراد انسانی کے وجود پر اجمالاً مشتمل تھا۔ (۵۰)  
غیفۃ اللہ اور مسجد ملائکہ بننے کے

## کذلک اور کما

فام طور پر یہ لفظ تشبیہ کے لیے معروف ہے لیکن قرآن کریم میں یہ تشبیہ کے علاوہ کبھی تعلیل کے لیے بھی آتا ہے اور کذلک کے معنی دیتا ہے جیسے :-

کذلک حققت کلمة ربک على الذين كفروا انهم من اصحاب النار۔ (آل المؤمن ۶)  
صاحب جملین کہتے ہیں کہ یہاں کاف تشبیہ کی وجہ تعلیل کے لیے ہے اسی طرح  
واذ کروه کما هدأکم۔ (پ ۱۹۸۵) اسے یاد کر دیاں وجد کرنے نے تمہیں برداشت میں  
میں بھی کاف تعلیل کے لیے ہے :-

كما اخر جلک ربک من بیتک بالحق۔ (پ الانفال ۵)

میں علامہ البیجان انصاری کے بیان کے موافق کاف تعلیل کے لیے ہے۔  
کبھی یہ کاف تشبیہ اور تعلیل کے علاوہ ظہراً کمال کے لیے بھی آتا ہے جیسے :-

کذلک انزلناد حکماً عربیا۔ (پ الرعد ۲۴)

یعنی ہم نے اسے ایسا بآکمال حکم آتا رہے؟ یہ اسی طرح ہے جیسے کسی بآکمال کام کو دیکھ کر کہتے ہیں کہ کام میسا ہوتا ہے یہاں ایسا تشبیہ کے لیے نہیں بیان کمال کے لیے وارد ہو لہے۔

## آل اور اہلیت

قرآن کریم میں آل کے معنی پروردی کرنے والوں کے آتے ہیں مبنی اولاد ضروری نہیں۔  
واذ نجینا کم من آل فرعون۔ (پ التبرہ ۳۹)

وَرَكِبْهِ يَرْتَطِفُ خَانَدَانَ كَمْ مَعْنَىٰ مِنْ بَحْرٍ أَلَّا تَهُنَّ هَيْ بَيْسِيَّهُ -  
وَيَتَمْ نَحْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أَلَّا يَقُوبُ . (پاپ یوسف ۱)  
یہاں حضرت یعقوب علیہ السلام کا گھر انعام رہا ہے۔ عربی زبان میں اہل کے دلوں معنی ملتے  
ہیں تاموس میں ہے :-  
أَلَّا الْوَجْلَ اِتَّبَاعَهُ وَالْلِيَاهُهُ .

دلوں معنوں میں امتیاز یوں کیجئے کہ جب گھر میں بات ہو رہی ہو تو اہل سے مراد خاندان  
ہے اور جب تو می سطح پر بات ہو رہی ہو تو اہل سے مراد پیر و می کرنے والے ہیں اور پیر و می سے مدد  
مجی ظاہری نسبت ہے ذکر کامل پیر و می قرآن کریم ایک شخص کو جو دل سے مومن تھا اگر ظاہر میں فرعون  
کے ساتھ تھا اہل فرعون میں سے ہی ذکر کرتا ہے ..

وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ أَلَّا فَرْعَوْنَ يَكْتَهِ إِيمَانَهُ . (پاپ مومن ۲۸)

قرآن کریم کی رو سے اہل بیت یوسی کو کہتے ہیں، فرشتوں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی  
یوسی کو اہلیت کہہ کر خطاب کیا تھا:-

قَالُوا اتَّعْجِبُونَ مِنْ امْوَالَ اللَّهِ وَرِحْمَةِ اللَّهِ وَبِرَكَاتِهِ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْبَيْتِ . (پاپ ہود ۳۴)  
یہو ہم نہ ہو کہ حضرت مارہ تو عورت تھیں ان کے لیے علیکو مذکور کی ضمیر کیوں ہے اس  
لیکے کہ اہل اپنی نعمتی حیثیت میں مذکور ہے گاؤں کا مصدق موثق ہو پس اس کے لیے مذکور کی ضمیر  
آتی ہے جو حضرت ہوسی علیہ السلام جب آگ لیئے کے لیے چلے تو اپنے اپنی یوسی کو کہا تھا:-  
فَقَالَ لِأَهْلِهِ أَمْكُثُوا إِنِّي أَنْتَ نَادِرٌ . (پاپ طہ ۶)

یہاں اسکھوا اہل کی نعمتی حیثیت کی وجہ سے مذکور کا صیغہ ہے۔ قرآن کریم اسی طریق سے  
ضمیر کرم کی ازواج مطہرات کو خطاب فرماتا ہے :-

إِنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيَذْهَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسُ أَهْلُ الْبَيْتِ وَيُطْهِرَكُمْ كَمْ قَطَّهُمْ إِرَادَةً . (پاپ احزاب ۳۳)  
اسکھرت نے بعد ازاں اس فضیلت میں اپنی اولاد کو مجھی شامل کر لیا تھا مگر صاحۃ اس ایت  
اہل بیت سے مراد ازواج مطہرات ہی تھیں حضور نے جب اپنی اولاد کو ایک چادر کے نیچے جمع  
کیا اور آن پر اہمیت تکمیل تلاوت فرمائی تو حضرت احمد بن حنبل نے پوچھا کہ کیا میں ان حضرات

اہل بیت میں سے نہیں؛ تو آپ نے فرمایا۔ میں کیوں نہیں، تو اپنی جگہ خیر پر ہے۔  
ازدواج صلوبت کا اہل بیت میں سے ہونا قرآن کریم میں قمر شریع سے موجود ہے سو اس کا انکار  
قرآن کریم کا انکار ہو گا۔ حدیث میں ہے کہ آپ نے اپنی اولاد کو ایک بچا دیں لے کر نہیں بھی ارشاد میں ذکر فرمایا۔

### الحتر

قرآن کریم بعض ای واقعات کو جو کسی گذشتہ دور میں واقع ہوئے تھے ان کی شہرت عالم  
اور تو اس درجہ تین میں بیان کرتا ہے گویا کہ یہ واقعات مخاطب کے اپنے چشم دید  
ہیں نہ دیکھی بات انتہائی تین کی بنا پر دیکھی کے درجے میں بیان کی جاتی ہے۔ عرب کا یہ عام حادثہ  
ہے۔ آنحضرت کے عہد مبارک میں مجرز نامی ایک مشہور قیادہ شناس تھا اس نے ایک شخص جس کے  
نب میں کچھ لوگ طعن کرتے تھے، کے پاؤں دیکھ کر اس کے باپ کے پاؤں پہچان لیے تھے اور  
بتایا تھا۔

ان هذه الاقدام بعضها من بعض.

آنحضرت نے اس واقعہ کی خبر حضرت عائشہ صدیقۃؓ کو ان الفاظ میں دی۔

الحتری ان مجرزاً اذطرانفًا المـ زید۔

اس سے پڑھ لیا ہے کہ المـ تر کا محاورہ شہرت عالم کی وجہ سے نہ دیکھی بات کو دیکھی کے  
درجے میں لے کر لیجیا ہے اس کا اطلب یہ ہے۔ «کیا تم نہیں دیکھا نہیں تو اب من لو؟»  
المحترکیف فعل ربک با صحب الفیل۔ ربک الفیل)

اور

العتری الذین خرجوا من دیارهم و هم الوف حذر الموت۔ ربک البقرہ ۲۴۶

میں اسی روایت قلبی کا بیان ہے۔

بعض مخالفین مسلم ان آیات سے قرآن کی تاریخی غلط بیانی پر استدلال کرتے ہیں تھیں تھیں  
یہ ہے کہ وہ خود اس محاورے سے ناوائیں ہیں۔ قرآن کریم نے جو کہا وہ بالکل صحیح اور اسلوب عرب  
کے نہیں مطابق ہے۔

## انما

---

یہ کلمہ حصر ہے علاج سے معانی سے مالا کے معنوں میں لیتے ہیں لیکن کبھی لینفڑ حصر کے بغیر مغضن تاکید کے معنوں میں بھی استعمال ہوتا ہے علامہ رضی اس کے معنی پختہ بات کے کرتے ہیں حصر ہو یاد ہو اور یہ معنی نیا رہ مناسب اور احسان ہیں جنت جبریل نے حضرت موسیٰ کو خطاب کرتے ہوتے کہا تھا:-

انما انار رسول ربک رب ۱۹ مریم

حالانکہ حضرت جبریل پیریہ رسالت کے بغیر بھی نُرول فرماتے تھے:-  
تنزَّلَ الْمَدْعَكَةُ وَالْوَدْوَحُ . (پٽ قدر) میں اسی پیریہ میں آئے کامبی ذکر ہے۔

اسی طرح

انما حرمٰ علیکم المیتہ والتمر و لحم الحنزیر . رب البقرہ ۱۰۵  
میں بھی حصر کے معنی نہیں ان کے سوا اور بھی محرومات ہیں جن کا ذکر سورۃ المائدہ میں موجود ہے پس بہتر ہی ہے کہ اس کے معنی پختہ بات کے کیسے جائیں۔

## شّرا و راوی عاطفہ

---

شم کا لفظ عام طور پر ترتیب کے لیے آتا ہے جیسے:-

خلقتم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة . (پٽ الحج ۱۵)  
لیکن کبھی بھی معنی استبعاد کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے جیسے کسی بھے انعام کا ذکر کر کے کہا جاتے کہ «پھر تم ناٹکری کرتے ہو» یعنی اتنے بڑے انعام کے بعد ناٹکری ہونا ایک امر بعید ہے ثم استبعاد کا مطلب یہ ہے کہ ماقبل اور بعد میں کوئی جزو نہیں ہو سکتا ہے جیسے:-

الْعَزَّالِيُّ الدِّينُ أَوْ تَوَانِصِيَّاً مِنَ الْكِتَابِ يَدْعُونَ إِلَى الْكِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمْ

بِيَنْهُمْ يَوْلَى فَرِيقُهُمْ . رب ۲۱ عمران ۱۲۲

الحمد لله الذي خلق السموات والارض وجعل الظلمات والغور ثم الدين

كثروا بمن يعبدون - (پ الانعام)

میں تم کا ما قبل اور ما بعد کے مانکو جوڑ نہیں کھانا بعض نادر صورتوں میں تم مختص ترتیب دکری  
کے لیے بھی اسکتا ہے واؤ عاطفہ ترتیب کے مطابق اتنے توبہ ایک امر اخلاقی ہے لیکن یہ ترتیب کو  
لازم ہرگز نہیں جسیے -

یا صریح اقتدار برباد اسجدی را رکھی۔ (پ آل عمران ۴۲)

## حذف

۱۔ حذف یا مضاف کا ہو گا جسیے :-

لَيْسَ الْبَدَانَ تَوَّلُوا وَجْهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبَرِّ مِنْ  
أَمْنِ بِاللَّهِ - (پ البقرہ ۱۴۴)

یعنی ولکن البر یعنی امن بالله

۲۔ یا حذف موصوف کا ہو گا جسیے :-

وَاتَّيْنَا شِمَوْدَ النَّاقَةَ مَبْصَرَةً - (پ بنی اسرائیل ۵۹)

یعنی آیۃ مبصرۃ یعنی کروہ او سٹنی بینا تھی بناینا نہیں تھی۔

وَأَشْرَبَوْا فِي قَلْوَنَ بِهِ الْعَجْلَ بِكُفْرِهِمْ إِذْ حَتَّى الْعَجْلَ - (پ البقرہ ۹۳)

ضعف الحیات و ضعف الممات۔ (پ بنی اسرائیل ۷۵) ای ضعف عذاب الحیات

۳۔ یا حذف جبار ہوتا ہے جسیے :-

وَلَخْتَارِ مُوسَىٰ قَوْمَهُ - ای من قومہ۔

۴۔ یا حذف فعل ہوتا ہے جسیے :-

مَا نَفِيدُهُمْ أَلَا لِيَقْرَبُوا إِلَى اللَّهِ ذُلْقَلْ (ای يقولون) الزمر ۳

۵۔ یا حذف مفعول ہوتا ہے جسیے :-

أَنَّ الَّذِينَ اخْنَذُوا الْعَجْلَ سِينَا الْهَمْ (ای اقصد و العجل الہم) اعراف ۷

یا خذ معرفت ہر تا ہے جیسے۔

وَاتُونَا مِنَ الْمِينَ (ای و عن الشَّمَالِ) وغیر ذکر۔ (ب پ العادات ۲۸)

## ابدال

۱۔ کبھی ایک فعل کو درسرے فعل کی جگہ کسی غرض کے لیے نقل کر کے لاتے ہیں جیسے:-

اَهْذَا الَّذِي يَذْكُرُ الْمُتَكَبِّرُ. ای بیت المتكبر۔ (ب پ انبار ۳۶)

یہ سب کی جگہ یہ کہ لایا گیا ہے اسی قبیل سے یہ قول بھی ہے کہ "فُلَانَ کَسَ دَشْنُوْنَ كَسَ سَانَهَ يَكِيَّاْ" اصل میں یہ ہے کہ اس کے ساقہ پر کیا گیا۔ ادب کی بناء پر اس کا نام نہیں بیا گیا۔

ثقلت فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ. ای خفیت (ب پ الاعراف ۱۸)

۲۔ کبھی شبہ فعل میں ابدال ہوتا ہے جیسے:-

فَظَلَّتِ اعْنَاثُهُمْ لِهَا خَاضِعِينَ. (ب پ الشَّرَاء ۲۴)

حالانکہ بھائے خاضعین کے خلاضعنات کہنا چاہیے تھا کیونکہ اعناق موت ہے گرچہ اعناق سے مراد جزو بول کر کل لیا گیا لیکن «وہ لوگ» تو ان کے لیے خاضعین جسیں مذکور کا صیغہ لانا بلاغت کے مطابق ہو گیا۔

ای طرح حضرت مریم عليهما السلام کے متعلق فرمایا:-

كَانَتْ مِنَ الْقُنْتَنِينَ يَعْنِي ان میں مردوں میںی صفات تھیں۔ (ب پ التحریم ۱۷)

او را بدل کبھی حرف کا ہوتا ہے جیسے:-

وَلَا صَلَبَنَكُمْ فِي جَزْوَعِ النَّخْلِ (ای علی جز دع النخل) (ب پ طلاق ۷)

ضید و افی الارض (ای علی الارض)

اس میں نکتہ یہ ہے کہ حروف میں مجاز اکثر تضمین کے لیے ہوتا ہے کہ ایک لفظ میں درسرے لفظ کے معنی ضملاً آجبوں۔

۳۔ ای طرح کبھی مستقبل کو ضروری الواقع ہونے کے سبب ماہنی کے لفظ سے تعبیر کرتے ہیں

وَنَفَخَ فِي الصُّورِ۔ وَسَيِّقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى الْجَنَّةِ زَمْرًا۔ (ب پ الزمراء)

۵۔ اور کبھی حالتِ قبیحہ کو جملہ دعا یہ سے تبیر کر سکتی ہیں :-

قتل الانسان مالکفرو تبتیدا ابی لمب وتب۔ (پ ۱۷ میں ۱۶)

۶۔ اور کبھی کسی بات کو مخاطب کے علم کے موافق علمی و تجسسی الفاظ سے تبیر کرتے ہیں جیسے:-

مائۃ الہب اویزیدون (پ ۱۸) (العائدات ۲۲)

انا او ایا اکم لعلی هدی او فی ضلل میین۔ (پ ۱۸) (سaba ۲۲)

۷۔ ولاهم منا يصيغون لاع لانصرؤن) (پ الانبیاء ۳۶)

چونکہ کثرت بغیر اجتماع اور صحبت کے ممکن نہیں اس لیے لانصرون کی وجہ لانصيغون

فردویا۔

۸۔ کبھی جملہ کے جملے کے لاتے ہیں جیسے :-

وان تعالیطوهہ فاخوانکروا وان تعالیطوهہ لا باس بنلک) البقرہ ۲۰

ان یسرق فقد سرق اخ لہ من قبل را ای ان یسرق فلا عجب فقد سرق الی آخرہ۔

۹۔ کبھی مل کلام میں تکمیر ہوتی ہے گرام یا اضافت لے آتی ہیں اور تکمیر میں سورابائی تری ہے جیسے

قیلہ یارب ای قریں لہ یارب اشمارگی وجہ سے قیلہ فربادیا کیا۔

حقائقیں ای حق یعنی بوجہ انتصار اضافت کر دی گئی۔

۱۰۔ کبھی بذکر کے سجائے موزٹ دلائکس، اور میزدگی عکس شنیدہ و جمع بالعکس لے آتے ہیں جیسے:-

فَلَمَّا رأى الشَّمْسَ بازْغَةً قَالَ هَذَا بَقِيٌّ (پ الانعام ۱۶)

نیز فرمایا گیا :-

و خضتم کَالَّذِي خاضوا۔ (پ الرَّزْبَہ ۲۹)

اسی طرح احادیث میں کثرت سے یہ جملہ آتا ہے۔ اللہ رسولہ اعلم۔

۱۱۔ کبھی مخاطب کی وجہ فائب دلائکس آتا ہے جیسے:-

حتی اذ اسكنتني في الظل و جرین بهم۔ (پ یعنی ۲۲)

۱۲۔ اور کبھی جملہ نہبہ کی وجہ جملہ اشائیہ آتا ہے:- دلائکس

هولالنَّسَ جعل لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلِيلًا فَامشوا فِي مَنَاكِبِهَا۔ ای تمشوا۔ المک ۱۵

اور کبھی اعراب میں بجا تے « و » کے « می » بھی آتی ہے جیسے :-  
 والمقین الصلاوة والموتون الزکوٰۃ بجا تے مقیمون لایا گیا ہے۔ (پ ۱۷۲، ۱۷۳)  
 لیکن آج کل کے بعض علماء سیبويہ وغیرہ کے تواحد صرف دخوکر اتنا صحیح سمجھتے ہیں کہ اسی  
 کو کہنے والان کو ان کے مطابق کرنا ضروری جانتے ہیں اور یہ نہیں سمجھتے کہ ابل زبان کا ماحقرہ اسی  
 طرح ہے اور یہ صحیح ہے۔ علاوه ازیں تو اعد کی صحت کا مدار قرآن پر ہے ذکر قرآن کا مدار صرف دخوکر  
 پر نہ قرآن عرب امل کی لغت پر مازل ہوا۔ اس میں یہ تقدیر یہ کہم ہیں ان ہذان السحران اسی  
 لغت پر ہے جس کی تاویل کی ضرورت نہیں کی۔ (پ ۶۲)

## اختلاف معمولین

بعض جگہ ایک معمول کے ساتھ ایک فعل کا تعلق ہوتا ہے اور دوسرے معمول کے ساتھ  
 دوسرے فعل کا۔ اسی دوسرے فعل پونک مخدوف ہوتا ہے اس لیے بخاری درنوں مختلف معمول ایک  
 ہی فعل کے ساتھ دکھائی دیتے ہیں اور ان کے معنی کرنے میں انہم میں اچھی ہے۔ اختلاف  
 معمولین کی صورت میں ضروری ہوتا ہے کہ دوسرے معمول کا فعل مخدوف مان لیا جائے جیسے  
 کسی کا قول :

علفتها بتَّنَا وَمَا تَبَرَّدَ.

معنی میں لے اس کو مجھوسہ اور پانی کھلا دیا۔

حالانکہ کھلانے کا فعل ملکہ (پانی) کے ساتھ صحیح نہیں ہوتا۔ پانی پلایا جاتا ہے، نہ کہ  
 کھلایا جاتا ہے۔ چنانچہ اس اشکال کو درکرنے کے لیے ما تَبَرَّدَ کا فعل اشربٹ مخدوف مانا  
 جائے گا اور تقدیر عبارت یوں ہوگی۔ علفتها بتَّنَا وَاشترتها « ما تَبَرَّدَ » (میں نے اس سوری  
 کو مجھسہ کھلایا اور پانی پلایا) اس طرح ایک فعل کے ساتھ دو مختلف معمول کالانا اگرچہ ترکیب  
 بخوبی کے حافظے وقت طلب ہوتا ہے لیکن محاورہ اور بلاغت کے حافظے اس کا شفاف بنتے  
 اور پسندیدہ ہے۔

قرآن کریم میں اس کی مثال یہ ہے :-

دَلَهْ مَا سَكَنَ فِي الظَّلَلِ وَالنَّهَارِ۔ (بِ الرَّاعِمَ) ۲۴

سکون رات کے ساتھ مخصوص ہے زکر دن کے ساتھ بھی۔ اس لیے سکن کا تعلق فی اللیل کے ساتھ تو درست ہے لیکن «والنَّهَار» کے ساتھ اس کا تعلق درست نہیں ہے کیونکہ دن حرکت کے لیے ہے زکر سکون کے لیے۔ اس انکھاں کو بھی اسی طرح دُور کیا جاتے گا کہ «وَ النَّهَار» کا دھل محدود فان لیا جاتے اور کہا جائے وله ماسکن فی اللیل و «نشر» فی النَّهَار۔

دوسری مثال:

يَوْمٌ يَاٰتٍ بَعْضُ أَيَّاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ لِفَنْسًا إِيمَانُهَا لِمَنْ تَكُنْ أَمْنَتْ مِنْ قَبْلٍ

أَوْ كَسْبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا۔ (بِ الرَّاعِمَ) ۵۸

یعنی، جس دن آئے گی ایک نشانی تیرے رب کی، کام زداؤے گا کسی کے اس کا ایمان لانا جو کہ پہلے سے ایمان دلایا تھا یا اپنے ایمان میں پچھنیکی زکری ہے۔

اس ایت کو اگر اپنے ظاہری معنی پڑھو دیں تو اس سے مفترزہ کا یہ مذہب ثابت ہوتا ہے کہ عمل صالح کے بغیر ایمان مفترزہ نافع نہیں ہے کیونکہ اس کا خلاصہ اس طرح ہوتا ہے کہ

يَوْمٌ يَاٰتٍ بَعْضُ أَيَّاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ لِفَنْسًا إِيمَانُهَا، أَوْ أَمْنَتْ وَلَمْ تَكُنْ  
فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا۔

جز شخص طلوع شمس سے پہلے ایمان نہیں لایا اس کو بعد طلوع شمس ایمان لانا ضروری ہو گا۔ یا ایمان تو طلوع سے قبل لے آیا لیکن عمل صالح نہ کیے تھے تو اس کو بھی محض ایمان باطل نافع نہ ہو گا۔ (کذا فقر الرِّحْمَنُ مُحَمَّدِی) اور یہی مفترزہ کا مذہب ہے۔

لیکن ابن المیرے اس کا جواب دینتے ہوئے عبارت کی تشریح اس طرح کی ہے کہ  
لَا يَنْفَعُ لِفَنْسًا إِيمَانُهَا أَوْ كَسْبَهَا خَيْرًا لِمَنْ تَكُنْ أَمْنَتْ مِنْ قَبْلٍ أَوْ لَعْرٍ  
تَكْسَبْتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا۔

یعنی جز شخص پہلے سے ایمان نہیں لایا تو اس وقت اس کا ایمان ضروری ہو گا اور جس نے پہلے سے عمل صالح نہیں کیے اب اس کے عمل صالح معتبر نہ ہوں گے یعنی تربہ قبول نہ ہو گی۔ اس

تقریکی بنا پر عمل صالح کی نہیں ہوئی بلکہ ایمان کی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ لا یتفع نفساً ایمانہ کے بعد اور کسبہما کا لفظ مذوف ملایا جائے۔ ہمیت کی اس تقریر کے مطابق مقتولہ کا ذہب ثابت نہ ہوا۔ اور اسکال رفع ہو گیا۔ اس آیت کے اور بھی متعدد جوابات ہیں روح المعانی میں دیکھ لیے جائیں۔

## اختلاف معمولین کی ایک اور مثال

لقد كفرا الذين قالوا ان الله هو المسيح ابن مريم و قتل فمن يملك من الله شيئاً ان اراد ان يملك المسيح ابن مريم و امه ومن خف

الارض جميعاً۔ (پت المائدہ ۱۶)

ترجمہ۔ میشک دہ لوگ کافر ہوئے جو کہتے ہیں کہ اٹھر مسیح بن مریم ہی ہے آپ کہیں کہ پھر اللہ کا کرنی گیا کہ سکتا ہے اگر وہ مسیح کی مرث کا ارادہ فرمائے اور اس کی طلاق پر تو وہ موت دار دکھنے لے چکا اور پھر جو لوگ ہی زمین پر ہیں ان سب کو مرث دے دے کہون اس کا ہاتھ روک سکے گا۔

اس آیت میں ان ارادات ان یہاں کے تین متحمل ہیں:-

۱۔ مسیح ۲۔ اس کی ماں ۳۔ دنیا کے تمام زندہ لوگ

مسیح پر جو کہ ابھی تک موت نہیں آئی وہ اس فعل (ان یہاں) کے تحت ہو سکتا ہے لیکن و امہہ پر اس کا عمل نہ ہو گا کیونکہ تو فوت ہو چکی اب اس کے لیے دوسرا فعل مذوف ماننا پڑے گا اور وہ (وقدا هلک) ہو گا یہاں ماں کا ذکر استثنہاً دلایا جا رہا ہے کہ جب اللہ نے مسیح کی والدہ پر موت دار دکی تھی اس وقت مسیح نے اس کا کیا کر لیا تھا۔ اگر وہ خدا ہوتا تو کیا اپنی والدہ سے مرث کرنے روک سکتا تھا۔

علام ابو الحسن عسکر (ح) لکھتے ہیں:-

لہ حذف، ابدال اور اختلاف معمولین کے تین مباحث بیشتر حضرت خواجہ عبداللہ نقشبندی سے مأخذ ہیں۔ فخر اہل اللہ عن ابا شیر الجوزاء

وَعَصِّيَ اللَّهُ مَنْ فِي الْأَرْضِ لِزِيادَةِ تَأْكِيدِ عِجزِ الْمُسْبِحِ  
وَلِلْعُلُوِّ نَظَمَهَا فِي سَلْكٍ مِنْ فِرْصَ ارَادَةِ أَهْلَكَهُمْ مَعْتَقَ هَلَّا كَمَا قَبْلَ ذَلِكَ  
تَأْكِيدُ التَّبَكِيتِ... كَانَهُ قَيْلَ قَلْ فَنِ مَيْلَكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ ارَادَ انْ يَعْلَمَ الْمُسْبِحَ  
وَأَمَّهُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَقَدْ أَهْلَكَ أَمَّهُ فَهُلْ مَا فَهَهُ أَحَدٌ وَكَذَا حَالُ مَنْ  
عَدَاهُ مِنَ الْمُوْجُودِينَ.

ترجمہ۔ گویا یوں کہا گیا اپ کہہ دیں اس کے ہاں کون کس پیڑکا مالک ہے ہر دوہ خنزیر  
کو اور اس کی والدہ کو اور تمام زمین کے رہنے والوں کو مرمت دینا چاہے تو کون اسے  
روک سکتا ہے اور وہ اس کی والدہ کو توفیات دے ہی بچا ہے کون ہے اسے روکنے والا  
سر امہ کا ذکر استثنہا درا ہے۔ شیخ الاسلام علامہ ابوالسعید زہرا (۵۸۹ھ) کی اس بات کی علامہ آلوسوی نے  
روح المعانی میں اس طرح تائید کی ہے:-

وَلِلْعُلُوِّ نَظَمَهَا فِي سَلْكٍ مِنْ فِرْصَ اهْلَكَهُمْ مَعْتَقَ هَلَّا كَمَا قَبْلَ ذَلِكَ تَأْكِيدُ التَّبَكِيتِ وَ  
زِيادَه تَقْرِيرِ مَضْمُونِ الْكَلَامِ حِيلَ حَالِهَا اَمْرُ دُجَالِ الْحَالِ بَقِيهِ مِنْ فِرْصَ بَهْلَكَهُ  
تَرْجِمَه۔ اور ہو سکتا ہے کہ حضرت مریم کراس لڑی میں ذکر کرنا جن کی دفاتر فل کی جاری  
ہے حالانکہ ان پر تومرت ہرچیکی تأکید تبکیت کے لیے ہر یہ حضرت میتی کے اس وقت  
(مرت کے وقت) بے بس ہونے کی تائید کے طور پر ہے اور مضمون کلام کو مزید پختہ  
کرنے کے لیے ہے مریم کا حال ان لوگوں کے لیے ہے جن کی مرت ابھی آئے والی ہے طر  
نمودہ ذکر کیا گیا ہے۔

مراد یہ ہے کہ جس طرح حضرت مریم پر ہم مرت سلطکر کچے حضرت میسح اور دوسرا اب  
خلق پر بھی اسے سلطکر دینا اسی طرح ہمارے قبضہ میں ہے تھے

### تَأْكِيدُ تَبَكِيتِ کی اپنے ہاں کی ایک مثال

دو شخص اپس میں تھبگڑ رہتے تھے ایک نے طیش میں آگ کر دسرے کو کہا آسمان نے آجھے دکھتا

ہوں اور پسندے باب کو بھی بلا لے۔ اب کرنی تھیں میری گرفت سے ننکال کئے گا۔ وہ اس طرح اپنی قوت اور قدرت کا رب ڈال رہا تھا جو علم کرنے پر پہلے چلا کہ اس کا باب پستیں سال پہلے مر چکا ہو رہا ہے لیکن اس شخص کا اس پڑالنا اس کے والد کو زندہ ثابت کرنے کے لیے نہ تھا اسے عاجز ثابت کرنے کے لیے تھا اگر وہ زندہ بھی ہوتا۔

علامہ قرطجی (۱۸۶۰ھ) علامہ ابوالسعود سے پہلے بھی یہ بات کہہ چکے ہیں:-

فَاعْلَمَ اللَّهُ تَعَالَى أَنَّ الْمَسِيحَ لَوْكَانَ الْمَهْمَلُ لِقَدْرِ عَلَى دَفْعِ مَا يَنْزَلُ بِهِ اَوْ لِغَيْرِهِ وَ  
قَدْ اَمَّاتَ اَمَّهُ وَلَمْ يَتَكَنْ مِنْ دَفْعِ الْمَوْتِ عَنْهَا۔ (اب الجاسح لاحکام القرآن، ص ۱۹)

ترجمہ۔ سوانح تعالیٰ نے قبلہ دیا کہ مسیح اگر مبعد ہونے کے لائق ہوتا تو اس پر یا اس کے دوسروں پر جنگلیں آئیں وہ ان کے دفع کرنے پر ضرور قادر ہے۔ الش تعالیٰ نے اس کی ماں پر مرت اُماری اور وہ اس سے نزد کی سکا۔

اس تفصیل سے پتہ چلا کہ معمول مدد کا پنے ماقبل کے ساتھ فعل میں شرک ہونا ضروری نہیں اتمہ کا ان ارادا ان یہاں کے سخت ہونا ضروری نہیں۔ اس کے لیے یہ دوسرا فعل متقدراً ماناجا کتنا ہے و قد اہلک اتمہ۔ (ابوالسعود جلد ۲ ص ۲۷)

## مفعول معہ کی چند اور مثالیں

① ایک نہر میں پانی کی بندی بنانے کے لیے ایک لکڑی گڑی بھی نہر میں پانی آیا اور اس لکڑی کے سر تک آگی ریے موقع پر کہنے والے نے کہا۔ استوحـ الماء والخثبة پانی لکڑی کے سر تک آگی، استرنی کا عمل صرف پانی پر ہوا لکڑی پر نہیں مفعول معہ کا پنے ماقبل کے ساتھ فعل میں شرک ہونا ضروری نہیں ہے۔

② ایک شخص کہتا ہے میں نے نیل کے کنارے کندرے سرکی سرتوں والنیل یہاں والنیل مفعول مدد واقع ہوا ہے پانی کا کام سیرکرنا نہیں چنان ہے یہ کہنا ہوتا تو یوں کہا جاتا۔ سرتوں وجہی النیل یہ وادی عاطفہ ہے اور جمع کے لیے ہے۔

③ کہنا ہے تم اپنے چپاڑا دھما نیول ساتھ اس طرح مل کر رہ جیسے گردے تھی کے ساتھ ملے ہئے

ہیں اس موقع پر عرب یوں کہیں گے۔

کو ذا انتم و بني ابيكم مكان الكلبيين من الطحال.

اس میں بھی ابیکم مفقول مقصہ ہے اور یہ فعل امر کو ذوا کے تحت نہیں۔

(۳) سورج نکلنے کے وقت زید مرگیا اے عربی میں اس طرح کہیں گے مات زید و طلوع الشمس  
یہاں طلوع الشمس مفقول مودہ ہے سراس جھیے کا یہ معنی غلط ہے لگا کہ زید مرگیا اور طلوع الشمس بھی مر گا۔  
مفقول مودہ کاغذ میں اپنے ما قبل کے ساتھ شرکیب ہونا ضروری نہیں یہ تالیں امام سویطی نے پیش کی ہیں۔  
سفر قران کریم کی آیت مذکورہ سورہ مائدہ میں وامہ۔ المسیح بن یوسف کے ساتھ ان اراد ان  
یہاںک میں شرکیب نہیں یہ تائیہ تبکیر کے لیے ہے کہ مسیح بن یوسف کے ساتھ ان کی والدہ اور تمہار دینا والے  
بھی کھڑے ہو جائیں تو اس سے موت کو نزدِ دل میں سکن گئے۔ اب علمات قیامت میں سے ہیں والدہ اعلاء  
للساعة (چہارہ الرخاف) نزول هر واٹے پر ان پرست اتنے گی اور کوئی طاقت ان سے اس کو نزدِ دل کے  
لئے گھسنے نے اس آیت کو اس طرح سمجھا ہے اور یہ آیت هرچوڑھ پر تبلارہی ہے کہ اس کے نزد کے  
وقت حضرت میسیح زندہ رہتے اور ان پر ابھی موت داہی ملتی ہے۔

قادیانی جو حیات میسح کے ملکہ ہیں کہیں اس پر ابھتے ہیں کہ اس آیت میں حضرت میسیح علیہ السلام سے  
 بلاست کی نفی ہے جس سے مراد ذات کی موت ہے۔ ایسا نہیں یہاں اہلاک سے مراد مطلق امات ہے  
علام اکرمؒ کہتے ہیں۔

المراد باهلاک الاماتۃ والعدام مطلقاً الا عن سخط وغضب الله

ترجمہ۔ اہلاک سے مراد موت دینا اور بچانی دینا دلوں ہو سکتے ہیں لیکن

اہلاک سے مراد ناراضی اور ذات کی موت نہیں۔

وفاقت کی درستیں ہو سکتی ہیں موت کی کوئی درستیں نہیں۔ اللہ والدہ اعلم و علمہ اتم و حکم

لہ درج العائی مبلغ ۶۰۰۰ سلہ علامہ خازن فی فلما توصیتی کے تحت لکھا ہے المراد بہے المراد بہ وفاة الرفع لا  
الموت (تفیر خازن علیہ الرحم ۵۰۸) قادیانیوں کا یہ کہنا درست نہیں کہ علامہ خازن عربی رہ جانتے تھے اور انہیں  
توصیتی کے صحیح معنی علوم تہہ سکے وہ یہ نہیں لفظ کہ اس کے مادہ سے پہچانتے تھے۔ نعوذ بالله من  
الجهل و سوء الفهم۔

## لا جناح علیکم کا ایک استعمال

اس کا ارد و ترجمہ یہ ہے "تم پر کوئی گناہ نہیں" ظاہر یہ الفاظ صرف جواز کا پتہ دیتے ہیں لیکن قرآن پاک میں یہ الفاظ درجہ واجب کے لیے بھی استعمال ہوتے ہیں۔ صحیح اور محررہ میں کوہ صفا اور مروہ کے بیان سعی (دودننا) واجب ہے گنگہ قرآن کیم اسے ان الفاظ میں لاتا ہے، بیہاں انسانی نکل اور گہری میں اترنی ہے اور ایک حکم کی مختلف جہات میں نظر جاتی ہے کہ ایک جہت سے یہ سمجھانا مقصود ہو کہ اس میں کوئی حرخ نہیں اور دسری جہت سے وہ ایک حکم ہو جو حصل میں واجب کے درجے میں ہو۔

کرنے اور نہ کرنے کے کام امر اور نہیں میں دائرہ میں واجب امر کے تحت چلتا ہے اسے الجدر رخصت بیان نہیں کیا جاتا۔ رخصت بھی کے تحت ایک پہلوتے جواز ہے ایک استثناء ہے جو ایک "منع" میں لا یا جارہا ہے مثلاً کبھی جانے کے لئے مسجد میں نہ ڈیا کر و پھر کبھی جانے کے اگر کھانا ہی ہو تو پکا کر کھاؤ کیا نہیں تاکہ اس کی ہوا دوسروں کو بری نہ لگے سو یہ ایک رخصت جو بھی کے بعد مٹھائی ہے یا کبھی جانتے کہ امام کے پیغمبر قرآن نہ پڑھا کر وہاں سورہ فاتحہ پڑھ دیا کر و بیہاں کوئی نہ کہے گا کہ سورہ فاتحہ پڑھا ضروری ہے بھی سے جب استثناء ہو تو وہ مفید راحت ہوتا ہے ذکر سفید و جب۔

اسلام نے جاہلیت کے مقابلہ میتوں امد پتھروں کو کوئی درجہ تعقیم نہیں دیا۔ کوہ صفا اور کوہ مروہ اور جگہ اسود بھی تو آخر پتھر ہی ہیں۔ پھر ان کی تعقیم کس پہلو سے رہا تو کمی کی۔ صفا اور مروہ کو شعائر اللہ میں قرار دیا گیا اور شعائر اللہ کی تعقیم تو کی قدر بکھری گئی؟

صفا اور مروہ بایں طور تو شعائر اللہ میں سے ہیں کہ ان کے پاس ایک وقت اللہ کی قدرت بے جلب ظاہر ہوئی جب حضرت مارجہ بیہاں دوڑ رہی تھیں اور اسماعیل کی ایڑیوں کے پاس دزم کا چشمہ پھٹ رہا تھا۔ اس پی منظر میں یہ پہاڑیاں بے شک شعائر اللہ میں سے ہیں لیکن اس سے بھی انکار نہیں کیا جو دپتھر ہیں اور کمی کو لفظ و فصان نہیں دے سکتے۔

اب شعائذ اللہ ہونے کے اعتبار سے بے شک ان دو پہاڑیوں کے درمیان دو زمانہ صورتی قرار پایا  
لیکن ان ذہنوں کو بھی جو اپنے ہاں پھر دکھنی مزت دینے کے لیے تیار رہتے۔ اس کے لیے تیار کرنا  
صورتی تھا۔ سوتبلایا گیا ہے کہ اللہ کے حکم کے تحت ان دو پہاڑیوں کو سعی کا اول اور آخر بنانا اس میں  
ہرگز ہرگز کوئی وجہ نہیں۔ یہ صرف حکم خداوندی کی تعییں ہے اور جو ہر اسود کو بھی اس لیے بوس دیا  
ہے کہ حضور نے اسے بوس دیا تھا۔ اب جو سعی کا حکم دیا گیا ہے اپسے حدیث میں تو صورتی تھے ہرگز اگر  
لیکن مسلمان جرجاہیت کی سرداد اسے طبعاً غفران میتے انہیں یوں بھجا یا گیا۔

فَنَحْجُ الْبَيْتِ وَاعْتَمَرْ فِلَاجِنَاحٍ عَلَيْهِ اَنْ دَطْوَفَ بَهْمَا۔ (پ ۱۵۸۰)

ترجمہ۔ سو جو حج یا عمرہ کر لے اسے ان دونوں پہاڑوں کے ساتھ گھومنے میں  
کوئی گناہ نہیں ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ سے اس کا فضل مانگنے کی تعلیم کی گئی اس بھی یہ تعبیر اختیار کی۔ حالانکہ اللہ  
رب الغزت سے اس کے فضل کی طلب کسی کے ہاں بھی کوئی مکروہ عمل نہ مختواہ اس میں بتا دیا گیا کہ  
قرآن کریم کے محابرے میں لا جناح علیکم کسی ایسی بات پر ہی نہیں۔ ہنگام سے اس کی کراہت اور  
نالپندیدگی اٹھائی مقصود ہو، ارشاد ہوتا ہے:-

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جِنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِّنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَنْضَمْتُمْ مِّنْ عِرَافَاتٍ

فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمُشْرِكِ الْحِرَامِ۔ (پ ۱۹۸۵)

ترجمہ۔ تم پر کوئی گناہ نہیں کہ تم اللہ تعالیٰ سے اس کا فضل چاہیو، سو جب تم عرفات سے  
چوتھے مشعر حرام کے پاس اللہ کا ذکر کر دو۔

حج اور عمرہ ہمارے ملت ایرانی ہوئے کے لشان ہیں اپنے آپ کو حضرت ابراہیم علیہ السلام  
سے دامتہ رکھنے کے لیے حضرت ابراہیم کے بعض وقائع دیتی کا ان اعمال میں مشمول ہونا  
صورتی تھا۔ اس لیے طوافِ کعبہ، رمی جگار، کوہ صفا اور مروہ میں سعی، مشعر الحرام کے پاس اللہ کی  
یاد اور پیٹ بھر کا زمزہم پینا ان تمام اعمال کو اسلام میں عبادات میں جگہ دی گئی۔

## صفا اور صروہ میں دو روزانہ پتھروں کی تغظیم کے لیے غہیں

شانِ منزل اور محل تعلیم ہونے میں جو ہری فرق ہے کہ صفا اور صروہ سعی کے لیے نشانِ منزل تو ہیں مگر محل تعلیم نہیں۔ مسلمان اگر انہیں محل تعلیم سمجھتے تو ان پر کبھی نہ پڑھتے، حالانکہ سعی کا آغاز کوہ صفا پر چڑھ کر کیا جاتا ہے اور صروہ پر چڑھ کر ہی ایک چکر پورا ہوتا ہے جو اسودہ کی تعلیم ہے کہ لوگ ثوٹ ثوٹ کر طوف کرتے ہوئے اسے بوسدے رہے ہیں لیکن حضرت عمرؓ سے مخاطب کر کے کہتے ہیں کہ میں جانتا ہوں تو ایک پتھر ہے تو زکری کو کوئی نفع دے سکتا ہے نہ نقصان ہم تجھے برسا س لیے دے رہے ہیں کہ خدور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے تجھے بوسدے دیا ہے۔

جن مسلمانوں کو شروع سے پتھروں سے دُور کھا گیا تھا انہیں پتھروں کے درمیان دوڑانے کے لیے پہنچی انداز رسانہ لانا ضروری تھا۔ لاجناح علیہ ان بیٹھوں بھما اور جب اس گمان کے بادل چھٹ گئے تو اس سعی کو واجب کا درجہ دیا گیا جس کے بغیر نہ عموم کمل ہوتا ہے نہ ج۔ اس ایک پس منظر کے سوا قرآن پاک میں لاجناح علیکم اپنے اصل معنی میں بھی مستعمال رہا۔ ① جو عورت طلاق مفاظت سے خاوند سے جدا ہو جکی اور بھروسے خاوند سے بھی اس کا بھاء نہ ہو سکا اب پہنچے خاوند کی طلاق مفاظت اس کے لیے اس سے نکاح کرنے میں مانع نہ ہو گی اسے اسی پرایہ میں بیان کیا گیا۔

فلا جناح علیہمَا ان يَرْاجِعَا إِنْ ظَنَّا إِنْ يَقِيمَا حِدْرَدَ اللَّهِ۔ (پ ۱۷۰ البقرہ)

ترجمہ۔ سب ان دونوں پر اس میں کوئی گلہ نہیں کہ اگر وہ سمجھیں کہ ہم اللہ کی حدود قائم رکھ سکیں گے تو وہ آپس میں رجوع (نکاح) کریں۔

② بامیت میں ایک یہ ذہن خاکہ عورت کو نکاح کے بعد گمراہانا ضروری ہے اس مال میں اس طلاق نہیں دی جاسکتی۔ اس کے ازالہ کے لیے فرمایا۔

لاجناح علیکم ان طلاقتم النساء مالم تمسوهن۔ (پ ۱۷۶ البقرہ)

ترجمہ۔ تم پر کوئی گناہ نہیں اگر تم عورتوں کو گھرانے سے پہنچے ہی طلاق دے دو۔

۷) قرآن مجید میں ماؤں کو حکم دیا گیا کہ اپنے بچوں کو پورے دو سال دودھ پلائیں خادند بیوی میں اگر طلاق ہو جائے تو پھر بھی بچے کی بہبود کے لیے یہ حکم باقی رکھا جا سکتا ہے :-  
دان ارد توان تستر ضعوا اولاد کم فلا جناح علیکم اذا سلمتم ما راتیخ

بالمعرفة۔ (پتہ البقرہ ۳۳)

ترجمہ۔ اگر تم اپنے بچوں کو دودھ پلانا چاہو تو تم پر گناہ نہیں اگر تم سونپ دوجو دینا کیا ہے اپنے طریقے سے۔

قرآن کریم میں یہاں فلا جناح علیکم کو اپنے صل معنی میں رکھا گیا ہے عمرہ اور حج کے مسائل میں اصل حکم کے ساتھ بودھرے مسائل اٹھ سکتے تھے انہیں حل کرتے ہوئے اصل حکم وار دکھایا گیا ہے اس میں اس باریک بات پر قوبہ دلائی گئی کہ بعض دفعہ ایک حکم میں کئی جہات پیش نظر ہوتی ہیں کسی جہت میں لفظ باحت اٹھایا جاتا ہے اور کسی دوسرا جہت سے اسے واجب نہ کہایا جاتا ہے سو قرآن کریم کی صدرخواج کو جاننا بھی ضروری ہے جس کے تحت عمرہ اور حج کرنے والے کے لیے سی واجب ہے کے باوجود فلا جناح علیہ کی تحریر اختیار کی گئی۔

## فی کو ام کے معنی میں شیئے کی غلطی

قرآن کریم میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے امیین Uneducated میں اپنے رسول کو بھیجا ان امیین سے مراد کر کے لوگ ہیں جیسا ٹھنڈے لکھنے کا کوئی رواج نہ ملتا وہاں کوئی تعلیم کا ہیں موجود تھیں مختلف شام میں شام اور صرکے۔ اس کے بعد یہ بھی فرمایا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ان میں بھی ہے جو بھی ان امیین سے نہیں ملے وہ لوگ آئندہ آئے والے ہیں ان کے لیے قرآن کریم میں یہ الفاظ اختیار کیے گئے :-

وَآخْرِينَ مُنْهَدِ لِمَا يَلْهُقُوا بَعْدَهُ۔ (پتہ الحجرہ ۲۷)

ترجمہ۔ اور کچھ لوگ اور بھی ہیں جو بھی ان سے نہیں ملے

وَآخْرِينَ کا حلف امیین پر ہے پہنچہ هو الذی بحث فی الامیین کے الفاظ ہیں عاشر آیت کا یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت امیین میں بھی ہے اور آخرين میں بھی۔ اب ظاہر ہے کہ اندر

صلی اللہ علیہ وسلم تو انہی (امیتین) میں پیدا ہوئے نہ کہ آخرین میں۔ رسولم رہے کہ لفظی کبھی لام کئے محنی ہیں بھی استعمال ہوتا ہے میں ان کے واسطے نہ کہ ان میں۔ سو آنحضرت کی بعثت ایتین نکلنے لیے بھی ہے اور آخرین کے لیے بھی۔ یہ نہیں کہ آپ آخرین میں بھی بعوث ہوئے اور ان میں موجود ہے۔

حضرت منی اعلم لکھتے ہیں ۔

ان میں بھیجنسے صراحت کے لیے بھیجا ہے کیونکہ فی عربی دباؤ میں لام کے معنی کے لیے بھی آتا ہے ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے یہ بات اسی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام جب وفات پائیں گے تو کہاں دفن ہوں گے؟ آپ نے فرمایا ۔

یہ دفن موقوف قبری۔ تھے

ترجمہ۔ آپ میرے ساتھ میری قبر میں دفن کیے جائیں گے۔

یہاں قبر اگر متبروک کے معنی میں نہیں تو فی عنده کے معنی میں لیا جائے گا۔ اس سے علوم ہو اک فی جس طرح لام کے معنی میں بھی آتا ہے عنده کے معنی میں بھی آتا ہے۔

اٹی فی مقبرتی و عبر عنہا بالقرب لقرب قبرہ بقبرہ فکا فہما فی قبر واحد

فاقوم انا و عیسیٰ فی قبر واحد) اسی من مقبرہ واحدہ فقی القاموس ان

فی تابی معنی من و حکما فی المفقود

آنحضرت نے فرمایا میں اور ابو بکرؓ اور عمرؓ ایک ہی مٹی میں دفن ہوں گے۔ ظاہر ہے کہ قبریں ان حضرات کی تین ہیں حضرت عیسیٰ کے دفن ہوتے پر یہ چار ہو جائیں گی مگر ان سب کو غایت قرب کے باعث ایک قبر معنی آیک مبتدا کہا جائے گا۔

قادیانی سورہ محمد کی اس ایت کو اس طرح بیان کرتے ہیں کہ الشرقاۓ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایتین اور آخرین دونوں میں بھیجا ایتین میں آپ اصالۃ تشریف لانے اور آخرین میں آپ کی بعثت اصالۃ نہیں ایک مشابی صورت میں ہوتی اور یہ غلام احمد کی بعثت ہے۔

وہ اس الحاد کا شکار کیوں ہوئے؟ صرف اس لیے کہ وہ نسبت کے کافی کاف لفظ کبھی لام کے

معنی میں آتا ہے حضرت امین میں خود تشریف فرمائہ رہے اور آپ کی بخشش آخرین کے لیے بھی ہے اور آپ تمام بھی نوئے انسان کے لیے وہ امین ہوں یا آخرین بھرپور ہوں یا بھی پیغمبر نبھرے ثابت اور رسالت ان سب میں آپ کی بھی رہے گی قیامت تک آپ کاملہ ہی پڑھا جائے گا اور آپ کی امت ہی قیامت تک جلنے والی امت ہے کوئی بھی پیدا ہو گا نہ کسی اور بھی کی امت بنتے گی اس پہلی امت کا دور قیامت سے پہلے کبھی ختم نہ ہو گا آپ خدا یا ۔

انما آخر الامبیاء و انتهٰ اخراً لامعاً و ما قال النبي صلی اللہ علیہ وسلم ۔

## فی کے اور قرآنی اطلاقات

ولا صلينك في جزء المخل. (پبلہ)

یہاں فی علی کے معنی میں ہے ۔

ضیر دافع الارض

یہاں بھی فی علی کے معنی میں ہے ۔

حروف ذرا سی مناسبت سے مجازاً و سرے حروف کا معنی اختیار کر لیتے ہیں اس میں کسی تجبی میں نہ پڑنا چاہئے ۔

## ماضی اور مضارع کے مورد

ما ادراك او رماید ریل میں ماضی اور مضارع کے مساوا اور کیا فرق ہے ؟ قرآن کریم نے اپنے استعمال میں یہاں بھی ایک بار یہ فرق روکھا ہے ۔

محمد بن جلیل حضرت سفیان بن عینیہ (۱۹۸ھ) فرماتے ہیں ۔

ما كان في القرآن وما ادراك فقد اعمله وما قال وما يدري لغة فانه لم يعلم له

ترجمہ قرآن میں جو ماضی کے مادا تھا آپ سے علم کی لفظ کی لگئی اس کا عمل آپ کو فے دیا گیا اور

جہاں اس کی لفظی مضارع کے ساختھے ہے اس بات کا عمل آپ کو بعد میں بھی نہ دیا گیا ۔

لیلۃ القدر کے بارے میں فرمایا و مادا رک ما لیلۃ القدر تو اس سے یہ سمجھا جاتے گا کہ اللہ تعالیٰ  
نے بعد میں آپ کو لیلۃ القدر پر مطلع فرمادیا تھا۔  
وما دار اللہ مایوم الفضل سے پڑھا کر فحیصہ کے دن کے حالات یعنی اللہ تعالیٰ نے بعد میں آپ پر  
کھوں دینے ہوں گے

لیکن خاص جو قیامت کی گھڑی ہے اللہ تعالیٰ نے اس نقطہ وقت  
سے کسی کو مطلع نہیں فرمایا ذکری فرشتہ کو نہ کسی پہنچ کرو۔ اس کے لیے قرآن پاک میں دماد راک  
نہیں دعای ماید ریک کی تعبیر اختیار کی گئی۔

یشکل الناس عن المساعۃ قل انما اعلیٰها عند الله وما يمد ریک لعل الساعۃ  
تکون فربیا۔ (بیک الاحزاب ۴۳)

ترجمہ۔ لگ کر آپ سے قیامت کی گھڑی کا پوچھتے ہیں آپ کہہ دیں کہ اس علم سب اللہ  
کو ہی ہے اور آپ کی جانبیں ہو سکتی ہے کہ قریب ہی ہو۔

### قرآن میں آئے لفظ لعل کی حقیقت

مولانا محمد عقیقب صاحب فرماتے تھے کہ لعل قرآن شریف میں اس واسطے ہتھا ہے  
کہ قرآن شریف ہمارے محاورہ پر نازل ہوا ہے جس جگہ انسان لعل کا لفظ بولتا ہے  
ایسے ہی مقامات میں اللہ تعالیٰ نے بھی لعل فرمایا ہے اس کی ترتیب یہ ہے کہ  
سبب کا ترتیب اسبب پر تین حسم کا ہے ایک کلی جیسے احران (جلانا) کا ترتیب  
نامزپ۔ دوسرا ہے اکثری جیسا ترتیب شفا کا دوا پر۔ تیرالتعاقی جیسے شکار کا جہاں پر  
اور لعل کا لفظ انسان کے کلام میں وہاں آتا ہے جہاں کسی سبب کا ترتیب اپنے  
سبب پر اکثری ہو یعنی اس سے قطع نظر کہ تسلک کر عوّاقب (اجرام)، کا علم ہے یعنی  
مرفات ذات سبب کی طرف نظر کر کے اس لفظ کا اطلاق کر دیا۔  
اس سے پہلے اس صلطان حضرت کلام ہو چکا ہے۔

## ترجمہ قرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا اما بعد :

قرآن کریم وہی ہے جو عربی میں ہے۔ ترجمہ قرآن ترجمہ ہے قرآن نہیں ہے۔ قرآن سے عربیت خدا نہیں کی جا سکتی۔ ترجمہ کے الفاظ قرآن نہیں ان میں ہرگز کوئی شانِ اعجاز نہیں۔ تاہم یہ ضروری ہے۔ ابتدائی معلمات کے لیے غیر عربی قوسوں میں قرآن کے ترجمہ کی اش�장ورت ہے۔ علماء نہیں اس میں بحثت لے گئے اور انہوں نے قرآن کریم کے فارسی اور اردو ترجمے کیے لیکن عربی کو مناچھ قائم رکھا۔ پہنچنے پاک وہندہ میں فکری صلاحت کی ضرورت زیادہ گیا۔ ہر ہوں صدی میں عجسوں ہوئی اور یا ہوں صدی کے مجدد حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (۱۴۶۷ھ) نے فتح الرحمن کے نام سے قرآن کا فارسی ترجمہ کیا۔ یہ علماء ہند کا عمل۔ فتویٰ نے تھا کہ ترجمہ قرآن جائز ہے کسی نے حضرت شاہ ولی اللہ عویس کے اس فتویٰ کے انکار نہیں کیا۔ پھر ان کے صاحزادے حضرت شاہ عبدالغادر محدث دہلوی اور حضرت شاہ رفیع الدین محدث دہلوی اس راہ پر چلے اور انہوں نے قرآن کریم کے اردو ترجمے کیے اور ایک علی ضرورت کو پورا کیا۔

دہ لوگ ثابت اسلامی کے لیے نہایت خنزارک ہیں جو علماء پاک وہندہ کے خلاف یہ پروپگنڈا کرتے ہیں کہ یہ ابتداء ترجمہ قرآن کے خلاف تھے اور پھر انہوں نے مجبوراً اس کے جواز کا فتنے دیا۔ بات یوں نہیں۔ علماء ہند اجھا عات ترجمہ قرآن کے حق میں رہے ہیں لیکن یا ان انسانی الفاظ کو تقدیں کا وہ درج نہیں دیتے تھے جو عربی کو حاصل ہے اور قرآن وہی ہے جو عربی میں ہے۔ کیجی تو میں چاہتی تھیں کہ مسلمان ترجمہ قرآن کو وہی درجہ دیں جو انہوں نے ترجمہ باسل کو دے رکھا ہے وہ ہے ہی کتاب مقدس کہتے ہیں۔

ہاں عرب علماء کے ہاں یہ مسئلہ بہت زیر بحث رہا کہ قرآن کا ترجمہ کیا جائے یا نہ۔ اور وہ ابھی تک اس مسئلہ میں متفق الرائے نہیں ہو سکے۔ بیان مقدمہ مشکلات القرآن کی یہ عبارت ہم پہلے کہیں نقل کرائے ہیں۔

و بالجملة علماء الهند مجتمعون على جواز ترجم القرآن في هذا العصر  
علماء مصر و مشيخة الازهر افرزوا هذه المسئلة بالتأليفات ولم  
يتفق لهم الى الان امرها.

ترجمہ حاصل ایسکے علماء ہند ترجمہ قرآن جائز قرار دینے پر سب متفق رہے ہیں  
اور علماء مصر اور ازہر کے مشائخ نے اس سلسلہ پر کتنی کتابیں لکھی ہیں اور بات  
اب تک طے نہیں ہو سکی۔

ترجمہ القرآن کے زیر عنوان ہم کچھ بحث کر لیتے ہیں وہاں ہم نے اردو کے میں ترجمہ  
کے نام دیتے ہیں تاکہ طلبہ اس باب میں اس محنت پر مطلع ہو جائیں جو مختلف مکاتب نکر کے  
علماء نے اس باب میں کی ہے۔ ترجمہ کی صحت ترکیب اور الفاظ کی صحت نہ کاٹ پڑھنے والے  
بحث نہیں کی طلبہ کے لیے یہ جانتا ہو رہا ہے کہ غالباً ترجمہ کس طرح ہوتا ہے اور اس سے کیا غلط  
نتایج ملک سکتے ہیں اور اس ضمن میں ہم بعض ترجمہ کے حوالے بھی دیں گے تاکہ طلبہ کو صحیح اور غیر  
محتاط ترجمہ میں فرق کرنے کی استعداد پیدا ہو جائے اور وہ آگے تغیریں میں صحیح طور پر حل سکیں  
جب ترجمہ معنی بلکہ لفظ سکتے ہیں تو تغیریں میں کیا کچھ نہ ہو سکے گا۔ یہ ہم سب کے سوچنے کی  
بات ہے۔

### ترجمہ میں غلطی کر جانے کی مثالیں

① اللہ یستعذی بکح و میدہم ف طغیا هم دیعہ دن۔ (بیل الجزرہ ۱۵)

ترجمہ۔ اللہ سبھی کرتا ہے ان سے اور کھینچتا ہے ان کو ان کی سرکشی میں  
اور وہ عقل کے اندر ہے ہو رہے ہیں۔

یہاں تین جملے ہیں درمیانے جملے پر غور کریں :

« اور اللہ انہیں کھینچتا ہے ان کی سرکشی میں، یعنی انہیں دھیل دیتا ہے ان کی  
سرکشی میں۔

وہ اپنی گمراہی کا موجب تو خود ہرنے کے مسلمانوں سے استہزا اور کیا پھر اللہ تعالیٰ نے انہیں ان کی اس سرکشی میں اور مہلت دی لیکن وہ عقل کے اندر ہے ہی رہے سرکشی سے واپس وہ ہوتے تو بہر کر پاتے۔

خیرو شردوں کی تخلیق اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے ہدایت اور گمراہی دونوں اس کی قدر کے فضیلے سے ہیں یہ مذہب اہل سنت کا ہے: مقرر اور صحیح اس کے قائل ہیں کہ ان کا اپنے افعال کا خود خالق ہے۔ اہل سنت کہتے ہیں اللہ خالق حکل شعیہ ایک خدا کے تو اکوئی دوسرا عالم نہیں۔ یہ آئیت اہل سنت کے عقیدے کو بیان کر رہی ہے: مقرر اس کا ترجیح یوں کرتے ہیں کہ فی طبع انہوں کو یعنی ہون کے متعلق کر جاتے ہیں کہ وہ اپنی سرکشی میں عقل کے اندر ہے ہمارے ہے ہیں۔ فی طبع اہم اصل میں یہ دھرم کے متعلق ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں ان کی سرکشی میں اور مہلت دے رہے ہیں۔

ڈیپی نذیر احمد صاحب کا ترجیح ملاحظہ ہو:

اس آئیت کے پہلے جملے میں لفظ استہزا پر غصہ کیجئے اس کے عربی میں معنی ہنگی کرنے کے ہیں اور اردو میں اسے مذاق کرنے کے معنی میں لیتے ہیں اب جب اس کے دمجنی ہو سکتے ہیں۔ ۱۔ مٹھی کرنا۔ ۲۔ مذاق کرنا۔ تو اردو میں اللہ تعالیٰ کے لیے لفظ استہزا لایا جائے گا کوئی عربی میں اسے ہنگی کرنا سے ذکر کر دیں گے اور جب لوگوں کے لیے یہ لفظ اتنے تو ان کے لیے استہزا کا الفاظ لایا جائے گا۔ اب اس آئیت کے دو ترجیحے ملاحظہ ہوں:

۱. ترجیح حضرت شیخ الہندؒ:

”اللہ مٹھی کرتا ہے اُن سے اور ترقی دیتا ہے ان کو ان کی سرکشی میں۔“

۲. ترجیح مولانا احمد رضا خاں:

”اللہ ان سے استہزا فرماتا ہے (جیسا کہ اس کی شان کے لائق ہے) اور انہیں دھیل دیتا ہے کہ اپنی سرکشی میں بھینک رہیں۔“

اللہ کے لیے لفظ استہزا، اختیار کرنے پر یہ غصہ یہ استدلال کرتا ہے:

سزا کے جرم کو جرم کے لفڑ سے تبیر فرمایا افساحت و بلاعث کے طور پر

ان کا جو تم کیا تھا؟ استہرا اس کی سزا کیا ملی؟ بقول منسرا استہرا جو خود ایک  
جُرم ہے۔ اس کی ائمہ کی طرف نسبت کیوں کی؟ مشاکلت کے طور پر  
اب اگر کوئی مترجم مکرا و مکرا اللہ میں بھی بطور مشاکلت اللہ کے لیے یہ لفظ لے آتے  
تو چاہیے کہ وہاں بھی اسے بطور مشاکلت (ضاحت و بلاغت) قائم رکھا جائے۔ مولانا محمد  
جنناگڑھی تو نقطہ دیدھوں کو لے اٹرے اور ترجمہ قرآن میں اسے بالکل چھوڑ دیا ہو سکتا ہے  
ان کے قرآن میں یہ سہو قرآن سے رہ گیا ہو۔

## ۲۔ اهدنا الصراط المستقیم صراط الذين انعمت عليهم

۱۔ ترجمہ حضرت شیخ الہند<sup>ؒ</sup>

”بِسْمِ کو سیدھی راہ، ان لوگوں کی جن پر ٹو نے ضلن فرمایا جن پر نتیرا  
خستہ ہوا اور نہ وہ گمراہ ہوتے“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ سے اس راستے پر چلانے کی دعا مانگی گئی ہے جس پر پھیلے  
العام یافتہ لوگ چل پکے۔ وہ العام یافتہ لوگ کون تھے؟ وہ وہ تھے جن پر نہ خدا کا غضب  
مجرا کا اور نہ وہ گمراہ ہوتے۔

ایک دوسری ترجمہ ملا خطرہ ہو۔

”بِسِمِ کو سیدھا راستہ چلا، راستہ ان کا جن پر ٹو نے احسان کیا ان کا جن  
پر غضب ہوا اور نہ بہکے ہوؤں کا“

غیر المخصوص علیہم پھیلے جنکے الذين انعمت علیہم کا بدل ہے یا ان کی صفت  
ہے جن پر اللہ کا العام ہما یہ صراط کی صفت ہمیں کہیوں کہا جائے ”نہ ان کا جن پر غضب ہوا  
اور نہ بہکے ہوؤں کا۔“

یہی ترجمہ مولانا محمد جنناگڑھی نے کیا ہے۔

حضرت مولانا سید عبدالمحییؒ نے مولانا محمد جنناگڑھی کا تعارف ان الفاظ میں کرایا ہے سو ہیں  
ان پر اعتراض نہیں لیکن ہم اس بات پر اطمیناً افسوس کیے بغیر نہیں رہ سکے کہ مولانا احمد رضا خاں  
نے کنز الایمان میں ان ملمائے الحدیث کی کیوں پسروی کی ہے۔

(۳) قرآن کریم نے ان حاجیوں کو جو عمرہ اور حجج جمع کریں (حج تمتّع کیسی یا حج قرآن) شکرے کا ایک جائز الرشکی راہ میں دیئے کا حکم دیا ہے انہوں نے ایک سفر میں حج اور عمرہ کو جمع کیا۔  
فَنَتَمْتَعُ بِالْعُمَرَةِ إِلَى الْحُجَّةِ فَمَا أَسْتِيَسْرُونَ الْهُدَى فَنَّ لِمَ يَعْبُدُ فَصِيَامٌ ثَلَاثَةٌ  
أَيَّامٌ فِي الْحُجَّةِ وَسَبْعَةٌ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكُ عَشْرَةُ كَامِلَةٍ۔ (پتہ البرہہ ۱۹۶)

ترجمہ۔ سو حج سے عمرہ ملانے کا فائدہ اٹھائے اس پر قربانی ہے جسی میسر  
آنے پھر جسے مخدود رہنے ہو تو مین روزے حج کے دلوں میں رکھے اور راستا  
جب اپنے گھر پہنچ کر جلتے یہ پورے دس ہوتے۔

ترجمہ کے الفاظ (جب اپنے گھر پہنچ کر جائے) قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ یہ مترجم نے  
اپنی طرف سے ڈالے ہیں۔ مترجم یہاں فتح حقی کی تردید کرنا چاہتا ہے۔ فتح حقی میں سبعة ادا  
رجعتم کا معنی یہ دیا گیا ہے جب وہ اپس نوٹے۔

سویہ سات روزے والپی کے سفر میں بھی رکھے جاسکتے ہیں گھر پہنچنا ضروری نہیں  
مگر اہل حدیث حضرات کے نزدیک یہ سات روزے گھر پہنچنے پر ہی رکھنے ہوں گے معلوم نہیں  
مولانا احمد رضا خاں یہاں فتح حقی کے خلاف کیوں چل رہے ہیں انہوں نے گھر پہنچنے کا ترجیح کیا ہے  
(نوٹ) حج کے موقعر پر جو جائز بطور شکران الشکری راہ میں ذبح کیا جاتا ہے یہ وہ  
قربانی نہیں جو پوری دنیا تے اسلام میں حضرت ابراہیم کی مشت کے طور پر کی جاتی ہے نہ اسے  
قربانی کہنا درست ہے۔ یہ دم شکر ہے جو ایک سفر میں عمرہ اور حج جلنے پر الشکری راہ میں کیا  
جاتا ہے معلوم نہیں اسے قربانی سے کیوں موسوم کر دیا گیا ہے۔

(۴) ولقد اتیناك سبعاً من المثاني والتعان العظيم۔ (پتہ البرہہ ۸۴)

ترجمہ مولانا محمد جوناگڑھی: یقیناً ہم نے اپ کو سات آیتیں دے رکھی ہیں کہ  
دبرائی جاتی ہیں اور قرآن عظیم کبھی دے رکھا ہے۔

یہاں "بھی" کا لفظ بتاتا ہے کہ مترجم سورہ فاتحہ کو قرآن کے علاوہ ایک دوسری دو  
سمجھتا ہے۔ یہ سورہ فاتحہ کے قرآن ہونے کا انکار ہے۔ قرآن کے کسی دوسرے مترجم نے یہاں  
بھی کا لفظ نہیں لکھا۔ یہاں سورہ فاتحہ کو ہی قرآن عظیم کہا گیا ہے۔ صحیح بخاری میں اس پر کھلی شہادت

موجود ہے۔ قرآن کے کسی حصے کا انکار بھی سلامان کے لیے زیماں نہیں۔

⑤ مرتباً شریعت الدین محمود نے اس آئیت کا ترجیح اس طرح کیا ہے۔

وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ دَمًا أُنْزَلَ مِنْ قِبْلَةٍ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ  
يُوقَنُونَ۔ (پاپ البقرہ)

ترجمہ۔ اور وہ جو ایمان لائے ہیں اس پر جو اپ کی طرف آتا رکھا گیا اور اس پر جو  
اپ سے پہلے آتا رکھا گیا اور وہ آخرت پر ایمان رکھتے ہیں۔

یہاں صرف دو طرح کی وجہ مذکور ہے۔ ۱۔ قرآن کی اور ۲۔ قرآن سے پہلے کی۔ جیسے  
تقریات انخلیل دغیرہ۔ اسگے ج کا وقت صاف نظر آ رہا ہے۔ انکھاں مضمون یہ ہے کہ وہ آخرت پر یقین  
رکھتے ہیں جو حیر نظر آ سکے اس پر اس کے انس سے پہلے یقین ہوتا ہے۔ سو آخرت پر سلامان یقین  
رکھتے ہیں کہ وہ خود اسے اپنی آنکھوں سے دیکھ لیں گے۔ وجہ کی دونوں ستموں کے لیے تو ایمان کا  
نظر فرمایا اور آخرت کے لیے یقین کا۔ مرتباً شریعت الدین نے وحی کی یہ تیری قسم صرف اس لینکا  
ہے کہ وہ اسے اپنے باپ کی وجہ کہے سکیں۔

اس وقت ہمارے پیش نظر مختلف تراجم کا مقابلی مطالعہ نہیں ہم طلب کو صرف یہ کہانا چاہتے  
ہیں کہ صحیح ترجیح کرنا اکتا شکل کام ہے اور یعنی مختلف تراجم ہی ہیں جو مختلف نظریات کو جنم دیتے  
ہیں اور پھر ہر شخص کسی نظریے یا فرقے کی تائید میں قرآنی آیات کو پیش کرتا جاتا ہے۔  
یہ کہنا ہرگز صحیح نہیں کہ اختلاف ترجیح میں نہیں تفسیروں میں ہے اگر ترجیح قرآن میں اختلاف  
نہ ہوتا تو تفسیروں میں بھی اختلاف نہ ہوتے۔ یہ تو تفسیری ہیں وہ بھی اپنے اپنے حالات میں  
اپنے اپنے نظریات کے تحت لکھی گئی ہیں۔ طلبہ کو چاہیے کہ وہ تفسیروں کے مطالعہ میں دین کے  
اصل مأخذ پر نظر رکھیں اور تحقیق کریں کہ کون ہی بات اسراء و راس کے رسول کی ہے اور کون ہی  
بات ہے جسے وقت کے طابع آزماؤں نے اپنی طرف سے خدا کے درمیان لگادیا ہے۔

اس پر ہم تراجم القرآن کی اس بحث کو ختم کرتے ہیں۔ اسگے تفسیر القرآن کا موضع اور ہا ہے  
ہم تفسیروں میں بھی کسی خاص تفسیر کو نشانہ نہیں رکھیں گے۔

## تفسیر القرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا ما بعد :

قرآن پاک کے علوم و مفاصیل اس کے منطق اور ظاہر میں مختصر نہیں اگر ایسا ہترنا تو تلاوت اور عبادت کے بعد اس کے بیان و تبیان اور بھروس میں تمثیل کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں حالانکہ قرآن عزیز خود اس ضرورت کا اعلان کرتا ہے ۔

① وَاتَّلَنَا إِلَيْكَ الذِّكْرُ لِتَبْيَّنَ النَّاسُ مَا نَزَّلَ اللَّهُ مَعَهُ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ .

(پہلے اخْلٰل ۲۴)

ترجمہ۔ اور ہم نے آپ پر یہ ذکر اس لیے آتا رکھ آپ بیان فرمادیں لے لوگوں کے سامنے۔ ان آیات کو جو ان کی طرف نازل کی گئی ہیں اور یہ کہ وہ اس میں عندر کریں۔

② وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتَبْيَّنَ لِهِمُ الَّذِي  
وَرَحْمَةً لِتُؤْمِنُونَ۔ (پہلے اخْلٰل ۲۵)

ترجمہ۔ اور ہم نے آپ پر کتاب اسی لیے آتا رکھا ہے کہ آپ بیان کر دیں ان کے سامنے۔ وہ بات جس میں ان کا اختلاف ہے اور یہ کتاب سیدھی ہے بتانے کے لیے ہم نے نازل کی ہے۔ اور رحمت ان لوگوں کے لیے جو ایمان لائے۔

③ لَا تَخْرُكْ بِهِ لسانك لتعجل به ۱۰ ان علينا جمعه و قرآنہ ۱۰ نہ ان  
عليينا بیانہ۔ (پہلے العیامہ ۱۹)

ترجمہ۔ آپ قرآن کو جلدی لینے کے لیے اپنی ربان کو حرکت نہ دیں، اس کو

لے قال الحافظ ابن تیمیہ؟ یجب ان یعلم ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم عین لاصحابہ معانی القرآن کما بین لهم الفاظه فقوله تعالیٰ لتبیان للناس مَا نَزَّلَ اللَّهُ مَعَهُ میتناول هذا و هذا۔  
رسالہ اصول تفسیر الحافظ ابن تیمیہ ص ۶۷

جمع کرنا اور پھر آپ کی زبان سے پڑھانا یہ ہمارے ذمہ ہے پھر جب ہم فرشتہ کی زبان سے) پڑھیں تو آپ اس کے پڑھنے کے ساتھ ساتھ ہی پھر اس کا آپ کے ذریعہ) بیان کردا دینا یہ بھی بے شک ہمارے ذمہ ہے۔

(۲) **لقد من اللہ علی المؤمنین اذ بعث فیہو رسولًا مِنْ انفسہمْ يَتلو علیہم  
آیاتہ ویزکیم عدیلمہم الکتاب والحكمة وان کانوا من قبْل لفظ**

ضلل مبین۔ (پاپ آلم حملان ۱۹۲)

ترجمہ۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے موبینین پر بڑا حسان کیا جو بھیجا ان میں ایک رسول انہی میں سے ردعیغِ انسانی سے) جوان پر اللہ تعالیٰ کی آیات تلاوت کرتا ہے اور ان کے دلوں کو بھی پاک کرتا ہے اور انہیں قرآن کریم کی تعلیم بھی دیتا ہے اور اس کی حکمت بھی سکھلاتا ہے یہ لوگ اس سے پہلے واقعی کھلی گمراہی میں تھے۔

(۵) **هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَقْمَيْنِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتلو علیْهِمْ آیاتَهُ وَیَزَكِّہُمْ  
وَیَعْلَمُهُمُ الکتبُ والحكمةُ وان کانوا من قبْل لفظ ضلل مبین۔ (پاپ آلم حملان ۲)**

ترجمہ۔ وہی ذات ہے جس نے ان ان پڑھوں میں ایک رسول اسی نوع انسانی میں سے مبعثِ ذرایا جو ان کے سامنے خدا کی آیات تلاوت بھی کرتا ہے ان کے دلوں کو پاک بھی کرتا ہے اور انہیں کتب اور حکمت سکھلتا بھی ہے بے شک اس سے پہلے وہ صریح مُھوں میں ٹپے تھے۔ ان پانچ آیاتِ کریمہ سے پڑھنے لگتا ہے کہ قرآن ہر زیریکی فقط تلاوت اور عبارت ہی اس کا مقصد نہ ول نہیں بلکہ منصبِ رسالت میں یہ جزو بھی شامل ہے کہ آپ قرآن پاک کو بیان کریں اور آنہا میں اس کی باقاعدہ تعلیم دیں۔ اصحابِ صفة ایک مدرسہ میں بیٹھیں اور آپ انہیں قرآن کریم کے مطالب پڑھائیں۔

عہدِ رسالت میں کتابِ اللہ کی مراد بتانے کی جب بھی ضرورت پیش آتی یا کسی لفظ میں تبادر عام اور محاورہ کے لحاظ سے صحابہؓ کو کوئی اشکال پیش آتا تو اس خنزتؓ ان خاص علوم و معاف

کی روشنی میں جو رب العزت نے آپ کے قلب مبارک میں وحی یعنی متلو کے طور پر اُمار رکھے تھے اسے حل فرمادیتے تھے۔ ہنضرت مصلی اللہ علیہ وسلم اس خاص «إِذَا سَمِعَ رَبَّانِي» کی روشنی میں یہ حکم فرماتے تھے اور بیان کرتے تھے۔

إِنَّا نَزَّلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بِمِنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاهُ اللَّهُ (بِالنَّارِ وَالْجَنَّةِ)

ترجمہ۔ بے شک ہم نے اُماری آپ کی طرف کتاب پھی تاکہ آپ لوگوں میں اس کے علم کے مطابق فصیلہ فرمادیں جو اُندر تعالیٰ نے آپ کو دکھار کھا ہے۔

قرآن صرف اپنے ظاہر میں محدود نہیں کہ صرف اس کی تلاوت اور عبادت کافی ہو، ہر ظہر کے ساتھ ایک بطن ہے جس کی تفسیر و تشرییع اپنے پیرایی میں درکار ہے۔ قرآن علوم و مقاصد ظاہر و واضح ہوتے تو پھر قرآن عزیز میں تفکر و تدبیر کی بھی ہرگز حاجت نہیں۔ حالانکہ قرآن کریم تدبیر اور تفکر کی دعوت دیتا ہے۔

① كَتَبَ اللَّهُ إِلَيْكَ مِنْ بَأْرَكَ لِيَدْبُرَ الْأَيَّاتَ وَلِيَتَذَكَّرَ الْوَلَا  
الْأَلْبَابُ۔ (بِالْمُحَمَّدِ ۲۹)

ترجمہ۔ ایک کتاب ہے جو ہم نے آپ کی طرف نازل کی ہے یہ برکت دالی ہے تاکہ لوگ اس کی آیات میں تدبیر کریں اور سمجھو دالے اسے سمجھیں۔

② اَفَلَمْ يَتَذَبَّرُونَ الْقُرْآنَ لِمَ عَلَى قُلُوبِ اَقْفَالِهَا۔ (بِالْمُحَمَّدِ ۲۷)

ترجمہ۔ کیا وہ قرآن میں تدبیر نہیں کرتے یاد لوں پر ان کے تالے پڑے ہوئے ہیں۔

قرآن پاک کو سمجھنا اگر صرف لغت کے ذریعہ کافی ہوتا اور اس کے مقاصد صرف ظاہر ہی تعبیر میں واضح ہوتے تو صحابہ کرامؐ جو اہل زبان تھے اور عربیت اپنی پوری وضاحت کے ساتھ ان کے گھر کی باندھی تھی تو ان کے لیے قرآن پاک کی صرف تلاوت اور عبارت ضرور کافی سمجھی جاتی حالانکہ بعض صحابہؓ نے ذرائن پاک پر بڑی بڑی مدین صرف کیں حضرت امام مالکؓ کی بلاغات میں ہے۔

ان عبد الله بن عمر مکث على سورة البقرة ثماني سنين يتعلمها بالله

ترجمہ۔ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ اس مدد سال صرف سورۃ البقرہ کو ہی سکھتے رہے۔

ظاہر ہے کہ اس سے مراد خلہری اخذ و خلط نہیں بلکہ اس کا درش میں متعدد قرآنی علوم و معارف اپ کے سامنے نہیں تالیبی کی ریاست حبیل حضرت مجاہد (متوفی ۱۰۰ھ) کہتے ہیں:-  
عرضت القرآن علی ابن عباس ثلثین مرتبہ۔

ترجمہ میں نے اپنے استاد حضرت ابن عباسؓ کے سامنے تیس مرتبہ قرآن کیم بیان کیا ہے۔

حضرت مجاہدؓ کے جمع کردہ تفسیری لوث تفسیر مجاہد کے نام سے چھپ چکے ہیں۔  
سیدنا حضرت انس بن مالکؓ کہتے ہیں:-

کان رجل اذا قرء البقرة وال عمران جل في اعيننا اللہ

ترجمہ جبکہ شعر سورہ بقرہ اور آل عمران پڑھ لیتا تھا تو ہماری نظروں میں وہ بڑا ہو جاتا تھا۔

مشہور تالیبی حضرت ابو عبد الرحمن سعیی کہتے ہیں کہ جن لوگوں نے ہمیں قرآن پڑھایا جیسے حضرت عثمان بن عغان اور حضرت عبد اللہ بن سعید وغیرہ مارضی اللہ عنہم جمیعین انہوں نے ہمیں بتایا کہ:-  
اَنْهُمْ كَذَّابُوا إِذَا تَعْلَمُوا مِنَ النَّبِيِّ عَشْرًا يَاتِمْ يَحْجَازُوهَا حَتَّى يَعْلَمُوا  
مَا يَفْهَمُونَ الْعِلْمُ وَالْعَمَلُ قَالُوا قَعْلَمْنَا الْقُرْآنَ وَالْعَمَلُ جَيْعَانُهُ لَهُ  
كَانُوا يَبْقَيْنَ مَدَةً فِي حَفْظِ السُّورَةِ۔

ترجمہ جب وہ آنحضرت سے دس آیتیں حاصل کیتے تو اس وقت تک آگے نہیں بڑھتے تھے جب تک جان نہیں کیا میں علم اور عمل کا کیا تعاضا ہے انہوں نے بتایا کہ اس طرح ہم لے قرآن اس کا علم اور عمل سب کئے سکتے چنانچہ یہی وجہ ہے کہ وہ ایک ایک سورت کے خلف میں اتنی مدت لگے رہتے تھے۔

ان حقائق سے یہ بات کھل جاتی ہے کہ قرآن پاک اپنے ابتداء نزول سے ہی اس پر یہ میں تھا کہ آنحضرت سے پیش فرمائے کے ساتھ اس کی شرح و تفصیل بھی بیان کرتے جندر اکرمؐ کی لہ الاتقان مکمل کرنے تھے۔

ذفات کے بعد خاص حجاج تفسیر قرآن کا مرجع بنے جن میں حضرت عثمان غنی، حضرت علی الرضا، حضرت عبد اللہ بن سعود، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت زید بن ثابت، حضرت ابو سعید الخوارزی، حضرت جابر بن عبد اللہ، حضرت عبد اللہ بن زبیر، حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت ابی بن حکب اور حضرت عبد اللہ بن عمر بن عاص رضی اللہ عنہم جمعین کے اسمائے گرامی خاص طور پر قابل ذکر ہیں بہت زیادہ جن بزرگوں پر تفسیر کا مدار رہا وہ حضرات عبد اللہ بن مسعود (۴۲۲ھ) اور حضرت عبد اللہ بن عباس (۴۸ھ) ہیں، حضرت ابن عباس کے راویوں میں ثقة ترمیٰ راوی علی بن ابی طلحہ الہاشی (۱۴۲ھ) ہیں ان کے امام بخاری نے بھی اپنی صحیح میں روایات لی ہیں بعض محققین نے کہا ہے کہ علی بن ابی طلحہ نے خود حضرت ابن عباس سے کچھ نہیں سنا بلکہ ان کے اور حضرت ابن عباس کے ماہین مجاهد (۹۰۰ھ) یا سعید بن جبیر (۹۵۰ھ) واسطہ میں اور وہ دونوں شخصیں حضرت ابن عباس سے تفسیری روایات کا سلسلہ کلی میں ابی صالح من ابن عباس محدثین کے نزدیک ضعیف سمجھا جاتا ہے۔

صحابہ کرام کے بعد تفسیر قرآن کے درستکر ہے۔ اُنکو معظوم احمد، کوفہ کو منظور میں حضرت ابن عباس کے شاگرد مجاهد (۱۰۰ھ) سعید بن جبیر (۹۵۰ھ) عکبرہ (۷۰۰ھ) طاؤس بن کیمان (۱۰۵ھ) اور حضرت عطا ابن ابی رباح (۱۱۵ھ) (یہ حضرت امام ابو عینیہ کے استاد تھے) تفسیر کا درس دیتے تھے۔ اور کوفہ کا تفسیری درس حضرت عبد اللہ بن مسعود کے تلامذہ حضرت ملقہ بن قیس، اسود بن زینہ اور ان کے تلامذہ علامہ شعبی اور حضرت امام ابراہیم شعبی کے دام سے آبلاہ تھا۔ ابوالعالیہ رفیع بن مہرہن (۴۰ھ) صحاک بن مزارح (۱۰۷ھ) قادہ بن دعامہ (۱۰۸ھ) اور حضرت امام حسن بصری (۱۲۱ھ) کے اسمائے گرامی بھی اس طبقہ مفسرین میں بہت اہم اور معروف ہیں۔

حافظ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:-

تابعین نے تفسیر کا علم بھی اسی طرح صحابہ کرام سے حاصل کیا ہے جو طرح علم سنت ان سے پایا ہے تابعین حضرات جس طرح استنباط و استدلال کی راہ کے بعض سنتیں پر گفتگو کرتے ہیں اسی طرح وہ تفسیریں بھی بعض اوقات استنباط و استدلال کی راہ اختیار کرتے ہیں۔

تابعین مفسرین کے بعد ان کے شاگردوں نے تفسیر کی طرف توجہ کی یہ حضرت معرف صحابہ

تابعین کی تغیرات اگر نقل کرتے تھے، اس دور کا تغیری موضوع یہ ہوتا تھا کہ کون سی بات صحابہ اور ان کے شاگردوں سے منتقل ہے اور کون سی نہیں۔ ان ایام میں تفسیر کا یہی تحقیقی انداز تھا۔ بعض تابعین کے طبقہ مفسرین میں سفیان بن عیین<sup>ؓ</sup> (۱۹۸ھ) امام شعبہ<sup>ؓ</sup> (۱۶۰ھ) وکیم بن جراح<sup>ؓ</sup> (۱۹۷ھ) نبی مولانا<sup>ؓ</sup> (۴۱۶ھ) عبدالراط بن ہبہم<sup>ؓ</sup> (۲۱۱ھ) آدم بن ابی ایاس<sup>ؓ</sup> (۵۰ھ) سعین بن رہب<sup>ؓ</sup> (۲۱۸ھ) یحییٰ بن سعد<sup>ؓ</sup> (۱۹۸ھ) اور روح بن عبادہ<sup>ؓ</sup> (۵۰ھ) خاص طور پر ممتاز ہیں ان میں سے کوئی حضرت امام ابوحنیفہ رحمہ کے شاگرد بھی ہیں۔ اس طبقہ طبع تابعین کے بعد علم تفسیر کی باقاعدہ تدوین شروع ہوتی۔

تیری صدی یہی میں امام ابن حجر طبری (۳۱۰ھ) نے اپنی مشہور ضخیم تفسیر لکھی، یہ عبادی حکومت کا ناماد تھا اور اسی دوسری تفسیر کی باقاعدہ کتاب میں لکھی جانی شروع ہوئیں، الماعظی<sup>ؓ</sup> نے پڑی یہ کتاب میں سو جلدوں میں لکھی اور پھر اس کی تیس جلدوں میں تلخیص کی، تفسیر عذشین کو مہر ز پڑھے اور سلسلہ اسناد تقریب اپریافت کے ساتھ مذکور ہے۔ علمائے محققین جس طرح مودیات تحقیقیں ہوتی ہے بعده کی بیشتر تفسیروں کا مأخذ یہی ہے۔

## تفسیر ابن عباس

بعض حضرات تفسیر ابن عباس<sup>ؓ</sup> کو سب سے پہلی تفسیر قرار دیتے ہیں لیکن حق یہ ہے کہ حضرت ابن عباس<sup>ؓ</sup> نے کوئی تفسیر نہیں لکھی ان کی مروایات تفسیریہ کو مختلف کتابوں اور روایتوں سے جمع کر کے توزیع المقباس کے نام سے مرتب کیا گیا ہے ان روایات اور تفسیرات کی جا پڑ پڑتاں ہو ہو سکتی ہے اس کتاب کو حضرت ابن عباس<sup>ؓ</sup> کی تفسیر سمجھ لینا صحیح نہیں ہے بلکہ مسترد بھی نہیں کیا جاسکتا۔

## علم تفسیر سے مراد

تفسیر کا لفظ فرض سے مانگدی ہے جس کے معنی کسی بات کو کھوں دینے کہیں۔ اصل عبارت متن کے متعلق ہے اور اس کے محض لئے اور بیان کرنے کو تفسیر کہتے ہیں۔

ابو حیان اندلسی تفسیر کے متعلق لکھتے ہیں :-

التفصیر علم بیعت عن کیفیۃ النطق بالفاظ القرآن ومدلولاته  
احکامها الافرادیة والترکیبیة و معانیها التي تحمل عليها حالة التركيب  
وتقنات لذلك۔ لہ

ترجمہ یہ ایسا علم ہے جس میں الفاظ قرآن کی کیفیت ۔ ان کے مدلولات  
(معنی مراد) ۔ ان کے افرادی اور ترکیبی احکام اور ان کے وہ معانی جن پر کہیں  
ترکیب میں محمول کیا جاسکے اور ان کے تتمات سے بحث کی جاتی ہے۔

کیفیت نطق میں عقائد نزول کے سات پر ائمہ (سبعة احادیث) وغیرہ مجلہ مباحثہ  
گئے۔ ان کے مدلولات کی بحث میں علم لغت، قواعد عربیت، معانی و بیان اور ادب کے جملہ  
پر ائمہ اگئے۔ الفاظ کے افرادی احکام میں پورا علم صرف اور ترکیبی احکام میں پورا علم سخونگی اور  
ان علوم کے تتموں میں ناسخ و منسوخ کی بحث ظاہر پس عالم و خاص، محکم و متباہ و فضص و  
احکام کے جملہ مباحثہ گئے۔

تتمات سے گوراؤہ علوم مراد میں جو اس کی تفہیم کو مکمل کریں۔ اس میں اباب نزول کی  
صرف ناسخ و منسوخ کا بیان درجات قصور عبارۃ النص دلالة النص اشارة النص اقتضاء  
النص وغیرہ کے صراحت مختلف کی تسلیم ظاہر و خفی کی تشریح، متباہات کی توضیح، بہممات کی تفصیل  
اور احکامات کی تینیح وغیرہ سب امور داخل ہیں۔ مقدمہ میں کی اصطلاح میں زیادہ تر اہنی با تعلق کے  
جانشی کو علم تفسیر کہا جاتا تھا اور ان تفسیری علوم کا مارحیۃ و تایعین اور تبع تابعین کی روایات  
پر مختص۔ امام ابوالحسن صور ماتریدی فرماتے ہیں کہ تفسیر میں ایک معنی پر یقین کر لینا ہوتا ہے مکہ اللہ تعالیٰ  
کی یہی مراد ہے کہ یقین کا یہ درج روایات صحیح پر اعتماد کرنے کے بغیر ہر جو مکن نہیں۔  
علام سیدوطی ”(۹۱)“ نے علم تفسیر کی اس طرح تعریف کی ہے :-

علم التفسیر علم بیعت فيه عن معنی نظم القرآن بحسب القوانین العربية  
والقواعد الشرعية بقدرات الطاقة البشرية۔ لہ

ترجمہ علم تفسیرہ علم ہے جس میں نظم قرآنی دلایات کی بائیکی ترتیب اور ترکیب الغاظ سے قاعدہ عربی اور قاعدہ شرعی کے مطابق اشیٰ حد تک بخش کی جاتی ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ کھنکھے ہیں کہ تفسیر میں ان تین چیزوں کی رعایت از حد ضروری ہے۔

① ہر ہر کلمہ کے متعلق یہ جاننا کہ اکل لغوی معنی کیا ہے اور یہ کہ اس کے مجازی استعمال کی دعوت کہاں تک ہے۔

② سیاق و سبق پر پوری نظر رکھنا تاکہ کلام اول اختر سے مربوط ہے کسی مرحلہ پر بے معنی نہ ہونے پائے۔

③ نزولِ دحیٰ کے وقت جو لوگ موجود تھے انہوں سے اس سے کیا سمجھا تھا کوئی تشریح حضورؐ کے بیان اور صحابہؓ کی تفسیر کے خلاف نہ ہو۔

شرط اول کا الحافظ نہ رہے تو یہ تاویل قریب ہے۔ دوسرا شرط فوت ہو تو یہ تاویل بعید ہے اور تیسرا بھی مخطوظ نہ رہے تو یہ تفسیر نہیں تحریف ہوگی۔

طلبہ حضرات سماج گنتی ہوں گے کہ تفسیر سے کیا سارا ہے عرب کہتے ہیں اس فرائص صحیح نہ ہوگئی۔ بات واضح ہو جائے تو یہ اس کی تفسیر ہے۔ قرآن کریم کی بات کھٹکنے کو تفسیر کہتے ہیں۔

## قرآن کریم میں فسر اور تفسیر کا استعمال

والصیح اذا اسفر. (فی المدثر ۲۳)

ترجمہ۔ اور قسم ہے صحیح کی جب وہ اپنی طرح کھل جائے۔

جوں جوں دن اُگے بڑھتا ہے روشنی اور تیز ہوتی جاتی ہے نصف النہار پر پہنچ کر پھر اس کا دھنلا شروع ہو جاتا ہے۔

## تفسیر اور تاویل

اصل بات کھٹکنے تو یہ تفسیر ہے اور کوئی اور ضمنوں ادھر کے تو یہ تاویل ہے تفسیر فریبے۔

ہے اور تاویل اُذل سے ہے جس کے لغوی معنی رجوع کے ہیں۔ قرآن پاک اپنی بلاعثت میں سبتوں سے مضامین کو پھوٹتا ہے اور یہ مضامین بھی اس کی طرف لوٹتے ہیں معلمی کی وسعت ان کھشائی ہوتی ہے یہ تاویل مقبول ہے اور اگر یہ تفسیر میں نکار ائمہ تو یہ تاویل مردود ہے۔ قرآن کریم نے احسن تفسیر اور احسن تاویل سے دونوں کو ساختہ لیا ہے۔

وَلَا يَا تَوْنِكَ بِمَثْلِ الْأَجْئَنْكَ بِالْحَقِّ وَاحْسَنْ تَفْسِيرًا۔ (۴۹ الفرقان ۳۲)

ترجمہ۔ اور سنہیں وہ لاتے تھا ہے پاس کوئی مثل مگر یہ کہم لے لاتے میں تھا کہ پاس سچائی اور اس سے بہتر بات کھول کر۔

فَرَدَدَهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كَنْتُعَوْنَ مِنْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
ذَلِكَ خَيْرٌ وَاحْسَنْ تَاوِيلًا۔ (۵۹ النساء)

ترجمہ۔ سو تم لوٹاؤ اس قضیے کو اللہ کی (ذکتاب کی) طرف اور رسول کی طرف (اپ کی سفت کی طرف) اگر تم اللہ تعالیٰ اور اُنحضرت کے دن پر یہاں رکھتے ہو یہ بہتر ہے اور مراد کو سچپنے کی بہترین راہ ہے۔

ضروت پیش آمدہ میں جیساں قرآن کریم کی کافی نہیں ملتی نہ اس خاص جزئیہ میں کوئی واضح حدیث موجود ہو تو اپنی اسر ہنرورت کو قرآن و حدیث کی طرف لوٹاؤ۔ قرآن و حدیث کے بیان کردہ مسائل میں اگر اس ہنرورت پیش آمدہ پر کچھ دلالت اور رہنمائی ملے تو قرآن و حدیث کی طرف لوٹنا ہے لیکن اگر اڑاہ تاویل نہ کر اڑاہ تفسیر۔ قرآن کریم میں یہاں احسن تاویل اسی کو کہا گیا ہے۔ غدا کی طرف سے حضورؐ کی جو رہنمائی ہوتی تھی وہ دوحی متلو اور اس کی تفسیر (دوحی عین متلو) ہوتی تھی اللہ تعالیٰ نے اُنحضرت کو تاویل پر نہیں لکھا یا حضورؐ جس راہ پر چلے وہ سفت ہے۔ اپنے قرآن کریم کی روشنی میں امت کو سفت اور تاویل پر لکھا۔ اپنے ایک پیشگوئی میں کہا تھا تم میں ایسے لوگ بھی ہوں گے جو تاویل قرآن (مراد ادب قرآن) کی خواست کر لیے اسی طرح جہاد کریں گے جس طرح میں الفاظ قرآن پر قوموں سے مقابلہ کرتا رہا۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاں سفت سے امت کو روشنی بخشی اپنے مراد ادب قرآن کی وسعت میں تاویل کو بھی پذیرانی عطا فرمائی ہے۔

## علامہ راغب صفہانی کی رائے

اپ مفردات میں لکھتے ہیں کہ تفسیر کا اثر استعمال الفاظ اور مفردات میں ہوتا ہے ان کی بارہی تالیف اور ترکیب اس کا موضع نہیں ہم علمائی اس رائے سے آفاق نہیں کرتے۔ الفاظ اور مفردات کو کلام نہیں کہتے کلام ان کی تالیف اور ترکیب سے بتا ہے اور تفسیر کلام کی ہوتی ہے مفردات کی نہیں علماء کے ہاں معانی اور حملوں میں نقطتاویل ہر دو واضح کرتا ہے۔

## علامہ ابوالنصر قشیری کی رائے

علامہ قشیری کہتے ہیں کہ تفسیر کا تعلق قرآن کریم کے بیان پر روایت اور حسنور کی واضح ہدایت سے ہے اور تاویل اپنی وسعت میں اجتہاد اور رطائف و معارف کے استنباط کو جھی شامل ہے مقدمین کی اصطلاح میں تفسیر واقعی ایک عصر پر یہ بیان کا نام ملتا اور تاویل بیان کا ایک دینے دائرہ مخالفین متاخرین میں تاویل کا لفظ صرف عن الظاهر کے معنی میں زیادہ استعمال ہونے لگا ظاہر ہے کہ یہ معنی عامی سطح پر کچھ نہیں سمجھے جاتے ہر لفظ اور عبارتے کا واضح معنی مہری ہوتا ہے جو ظاہر الفاظ میں سمجھیں کئے۔

تاویل کا ایک اپنادار ہے لیکن تاویل اگر صرف عن الظاهر کے معنی میں ہو تو یہ تاویل بطل ہو گی اور جو اصل الفاظ اور واقعات کو حکوی وہ ویعلمك من تاویل الاحادیث (آل یوسف ۶) کے قبل ہے ہو گی جس کی غایت اصل بات کو پہنچانا ہے۔

یہ صحیح ہے کہ متاخرین پہلے دور کی تفسیر اور تاویل دونوں کو تفسیر کے لفظ میں لاتے رہے ہیں اور تاویل کے جو معنی مقدمین میں لیے جاتے تھے اسے بیان کرنے کے لیے وہ اس کے ساتھ لفظ اعتبار (جو ذلتھروا یا اولی الاصمار سے مأخذ ہے) ساتھ لانے لگے، اسی کو اعتبار کہتے ہیں۔

## لفظ تفسیر متاخرین کے ہاں

اب یہ ایک اصطلاح ہے اور اس میں عربی لغات اور قواعد عربیت کے علاوہ آیات کے

کی اور مدنی ہونے کی بحث سبب نزول آیات ناسخ و منسخ مکمل و متشابه عام و خاص محل و مفصل  
و غیرہ جملہ پہلوں پر بحث ہوتی ہے اور ان سب بعد کر لفظاً تغیر سے بیان کیا جاتا ہے۔  
بھی یہیات کہ قرآن کیم کے ان مذاہین کو عصرِ حاضر کے تقاضوں پر کس طرح مبنیت کیا جائے  
تو اس کے لیے جو دعوٰت بھی افتخار کی جائے اس کے لیے فضروی ہے کہ ان مباحث طفیلہ کا  
صل تغیر سے کہیں مکار اور پیدا نہ ہوتا ہو۔

### الاعتبار والتاویل

جیسا کہ ہم بیان کرنے ہیں تاویل کے معنی «رجوع کرنے اور زمانے کے ہیں، الفاظ جتنے  
معانی کے تحت ہو سکیں ان میں سے بذریعہ قرآن کی ایک معنی کی طرف رجوع کرنا تاویل کہلاتا ہے  
اس میں ضروری ہے کہ تاویل کا مصدق اصول اسلام اور تفسیر سے کسی انداز میں بھی متصادم نہ  
ہو اس قسم کی تاویل مقبول ہے۔ ارشاد بوت کی رو سے قرآن کے لیے ایک ظہر ہے اور ایک طبعن  
اس طبعن سے عملکرے محققین اور فضلا تے عادین نے ایسے ایسے حقائق دریافت کیے ہیں اور ایسے  
ایسے عجائب و غرائب معلوم کیے ہیں کہ ان میں سے ایک ایک حقیقت قرآن عزیزی کی شان اعجاز اور حسنہ  
خشتوں مرتبہ کی عظمت و صداقت کی ایک کھلی بُرہاں ہے۔ قرآن حقائق و معارف کا ایک دریائے نپیا  
کنار ہے اور اس کے عجائب کیچھ ختم ہونے کے نہیں لاکھوں اور کروڑوں ہوتی ان میں سے  
دریافت ہو چکے ہیں اور ابھی تک اس کی احکام گہرا تیوں کی کوئی تحدید نہیں کلام غنوق کی انداز  
میں بھی کلام حقائق کا احاطہ نہیں کر سکتا۔ ابن الجائم حضرت ابن عباسؓ سے روایت کرتے ہیں کہ حسنہ  
نے فرمایا:-

فَطَهْرَةُ التَّلَاوِةِ وَبِطْنَهُ التَّاوِيلُ خَالِسَا بِهِ الْعُلَمَاءُ وَجَانِبَا بِهِ السُّفَاهَاءُ۔

ترجمہ قرآن کاظما ہر اس کی تلاوت ہے اس کا باطن اس کے مطالب ہیں اس  
کے لیے علماء کے پاس بیکار بے وقوف سے کنارہ کش رہو۔

یہ امر پیش نظر ہے کہ ایسے حقائق «الاعتبار والتاویل» کے نام سے پیش ہوتے ہیں اور

ان میں سے کسی ایک موقع پر یہ نہیں کہا جاسکتا کہ عدالتی کی مراد اس قام پر یقیناً یہی ہے یہ درجہ صرف تغیر کر حاصل ہے جس کا مدار شاریف پر ہے۔ اہم خصوصیت نے حضرت ابن عباسؓ کے لیے خاص طور پر یہ دعا فرمائی تھی:-

اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَعِلْمُهُ التَّاوِيلُ

ترجمہ۔ اے اللہ تعالیٰ اے دین کی سمجھ عطا فرمایا اور قرآن کی صحیح مراد سمجھا۔  
ظاہر ہے کہ یہاں تاویل سے مراد اصل بات کو پہنچتا ہے کہ اس کے معنی ظاہر کو چھوڑنا غیر علماء خازن (۱۳۷۰ھ) لکھتے ہیں:-

اما التاویل وهو صرف الاذیة على طرق الاستنباط الى معنی يليق بهما  
محتمل لما قبلها وبعدها وضیره مخالف الكتاب والسنۃ فقد رخص  
فيه اهل العلم فان الصحابة قد فسرو القرآن واختلفوا في تفسيره  
على وجوه وليس كل ما قالوه سمعوه من النبي ﷺ ولكن على قدر  
ما فهموا من القرآن تكلوا في معانيه وقد دعا النبي صلى الله عليه  
وسلم لابن عباس فقال اللهم فقهه في الدين وعلمه التاویل بل

ترجمہ یعنی وہ تاویل جس میں قرآن پاک کی آہیت کو استنباط اور استدلال کے طریق سے کسی ایسے معنی کی طرف کو نیایا جاتے جس کی وہ آہیت اپنے سیاق  
رسیاق کے لحاظ سے محتمل ہے اور گنجائش رکھتی ہے تو اس قسم کی تاویل  
کی اہل الملم نے اجازت دی ہے صحابہ کرامؐ حب قنیر کرتے تھے تو اس  
میں ہر ایک بات تو خود سے سُنی ہوئی نہ ہوتی معنی بلکہ وہ اپنے اپنے فہم  
کی روشنی میں ان مطابق دمعانی میں کلام فرماتے تھے۔ خود کرامؐ نے اس  
قسم کی تاویل مقبول کے لیے حضرت ابن عباسؓ کے حق میں دعا فرمائی تھی  
کہ اے اللہ! اے دین کی سمجھ عطا فرمایا اور اے تاویل کتاب کا علم عطا  
فریا۔

ہل جو تاویل ظاہر الفاظ قرآن سے مأخذ نہ ہو اور الفاظ قرآن اس کے کسی طرح محتمل نہ ہوں  
یا وہ تاویل اسلام کے کسی بنیادی اصول سے متصادم ہو تو قرآن پاک کی دوسری نصوص صریح اور  
اعلاییت صحیحہ کے خلاف ہو تو تاویل «تاویل باطل» ہے جس کی اسلام میں کوئی گنجائش نہیں ہے  
تاویل باطل کو تحریف کہا جاتا ہے

### تفسیر بالرک

آنحضرتؐ نے ارشاد فرمایا:-

من قال في كتاب الله برأيه فاصاب فقد اخطاء له  
ترجمہ جو شخص اپنی خواہش کے مطابق قرآن کی تفسیر کرے تو اگر وہ بات صحیح  
مجھی کہہ جائے تو اس نے صحیح طریقہ تفسیر سے انحراف کیا۔  
لہٰذا روایات میں یہاں تک وعید واد ہے کہ جو شخص قرآن کیم کی تفسیر اپنی رائے سکرے  
اسے چاہیئے کہ اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالے۔  
آنحضرتؐ صدی ہجری کے مضریل حضرت علامہ علاء الدین علی بن محمد بن یاہیہ البغدادی  
ارشاد فرماتے ہیں:-

وَالنَّهُى عن القول في القرآن بالرأى إِنَّمَا در في حق من يتأوَل القرآن  
عَلَى مِرَادِنَفْسِهِ وَمَا هُوَ بِتَابِعٍ لِهُوَاهِ وَهَذَا لَا يَخْلُو مَا ان يَكُونُ عَنْ عِلْمِ  
أَوْلَادِهِ فَإِنْ كَانَ عَنْ عِلْمٍ كَمَنْ يَجْتَحِبُ بَعْضُ آيَاتِ الْقُرْآنِ عَلَى  
الصَّحِيحِ بَدْعَةً وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّ الْمَرْءَ مِنَ الْأَيْمَةِ غَرَّ ذَلِكَ لَكِنْ غَرَضُهُ  
أَنْ يَلْبِسَ عَلَى خَصِيمِهِ بِمَا يَقُولُ بِعِنْدِهِ عَلَى بَعْدِ عَنْهُ كَمَا يَسْتَعْلِمُ الْبَاطِلِيَّةُ  
وَالْمُخْلَوَرُجُ وَغَيْرُهُمْ مِنْ أَهْلِ الْبَدْعِ فِي الْمَنَاسِدِ الْفَاسِدَةِ لِيَقْرَأُوا بِذَلِكَ  
النَّاسُ وَإِنْ كَانَ القولُ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ لَكِنْ عَنْ جَهْلٍ وَذَلِكَ  
بِأَنْ تَكُونَ الْأَيْمَةُ مُحْتَمَلَةً لِوَجْهِهِ فَيُسْرُ هَابِغِيَّةَ التَّحْقِيلِ مِنَ الْمَعْنَى

والوجه هذان همان مذومان وکلامهادا خل في النهي

والوعيد الوارد في ذلك بل

ترجمہ تفسیر بالرأی کی یہ نہیں اس شخص کے حق میں وارد ہے جو قرآن پاک کو اپنی خواہش اور نفسانی مراد کے مطابق پھرتا ہے پھر اس کی دو صورتیں ہیں۔ ۱۔ علم کے سہارے جیسے وہ لوگ جو اپنی بدعات کی تائید کے لیے بعض آیات قرآن کا سہارا لیتے ہیں حالانکہ انہیں پڑھتا ہے کہ آیت کی مرادی نہیں لیکن ان کا مقصود اپنے مخالف کو مغالطہ دینا اور اپنی ہن گھڑت بات کو ثابت کذا ہوتا ہے یہ عادت فرقہ باطنیہ خوارج اور دوسرا یعنی فرقہ کی ہے اس کا تصدی لگوں کو محض دھوکا دینا ہے۔ ۲۔ دوسری صورت تفسیر بالرأی کی «علم کے بغیر» ہے مثلاً ایک آیت کی مطالب کی متحمل ہے لیکن کوئی شخص اس کی ایسی تفسیر کرتا ہے جس کی اس آیت میں کوئی گنجائش نہیں۔ تفسیر بالرأی کی یہ دونوں تمثیلیں مذموم ہیں اور دونوں اس سرنی اور دعید میں داخل ہیں جو اس باب میں شارع علیہ السلام سے وارد ہے۔

ہاں قرآن پاک کے ایسے حقائق و معارف بیان کرنا جن میں اپنی کسی مراد نفس اور کسی من گھڑت موقف کی تائید کرنا پیش نظر ہو اور آیت کے الفاظ بھی ان مطالب و معانی کی گنجائش رکھتے ہوں تو باو جو دیکھ وہ امور اور بیانات پہلے سے منقول نہ ہوں انہیں استنباط اور استدلال کے انداز میں پیش کرنا تفسیر بالرأی میں داخل نہیں اگر ایسا ہوتا تو صحابہ کرام نہ اور تعالیٰ عین خاتم ورثان پاک کو استنباط اور استدلال کے طرز سے کبھی بیان نہ فرماتے اور فرم کے اختلاف سے ان میں کسی تفسیر کا اختلاف نہ ہوتا۔

حضرت مولانا علام سید ابوالرشاد صاحب ارشاد فرماتے ہیں۔ ۱-

ان التفسير اذا لم يوجب تقييضاً المسألة او تبدلأ في عقيدة السلف

فلليس تفسير بالرأي فاذا اوجب تقييضاً المسألة متواترة او تبدلأ

لعقیدہ مجمع علیہا فذک هو التفسیر بالرائے و هذا الذک  
یستوجب صاحبہ المثلث

ترجمہ تفسیر حب کسی سلسلہ کردہ بدلے اور نئے عقیدہ ملٹ میں کوئی تبدیلی کرے تو وہ تفسیر بالرائے نہیں ہاں جب کسی متواتر مسئلے کو بدلے یا کسی جمایی عقیدہ کو تبدیل کرے تو وہ ضرور تفسیر بالرائے ہے اور الیا کرنے والا بیشک وزخ کی لگ کا مستوجب ہے۔

حضرت ملام طاہ بہ گجراتی (۱۹۸۶ھ) اپنی ماہر ناز کتاب مجمع الجماریں لکھتے ہیں:-  
حدیث من قال في كتاب الله برايهه فاصاب فقد اخطاء لا يجوز ان يراد  
ان يتکلم بحذف القرآن الاجامى معه فان الصحابة فقد فسروه  
واختلفوا فيه على وجوه وليس كلما قالوه سمعوه منه ولا انه  
لا يغيد حينما دعاه اللهم نفعه في الدين و عمله التاویل  
فالمعنى لو وجدهما ان يكون له رأى واليه ميل من طبعه و  
دھواه فيتاصل على وفقه ليتحقق على نصيحة غرضه وقد يكون له  
غرض صحيح كمن يدعوا الى مجاہدہ القلب لتعاسی ويستدل  
بقول اذهب الى فرعون انه طلق ويشير الى قلبه ويستعمل الواقع  
تسییسا وترغیبا و هو من نوع بـ

ترجمہ حدیث من قال في كتاب الله برايهه کا مطلب یہ نہیں ہو سکتا کہ کوئی شخص قرآن کے متعلق سوائے سُنّتے ہوئے کے اور پچھے نہ کہے کیونکہ صحابہ نے قرآن کریم کی تفسیر بیان کی اور اس میں اختلاف بھی کیا اور تفسیر میں وہ جب کبھی پچھے کہتے ایسا نہ تھا کہ وہ ہربات انہوں نے حدود سے سُنی ہوئی ہوا اور اس لیے بھی تفسیر بالرائے کا مطلب یہ نہیں ہو سکتا کہ اس صورت میں حسنور کی اس قیمت کا مطلب کہ «یا اللہ را اسے دین کی سمجھ عطا فرا اور قرآن کریم کی مرادت سمجھا» پچھے

باتی نہیں رہتا پس راتے سے تفسیر کرنے کی ممانعت دو صرتوں میں ہے ایک یہ کہ کسی شخص کی کوفی رائے پہنچ سے قائم ہے اور اس کی طرف اس کا طبعی میلان ہے اور دیگر اس کی غرض ہے اور وہ تفسیر اس لیے کر دیا ہے کہ اپنی غرض کو صحیح ثابت کرنے کے لیے دلیل لاتے اور کبھی تفسیر بالرائے کرنے والے کی غرض صحیح بھی ہوتی ہے جیسے کہی شخص مجاہدہ قلبی کی دعوت دیتے ہوئے اذہب الی فرعون انه طغی سے استدلال کرتے گے کہ فرعون طاغی سے مراد سخت ہوا دل ہے واغظ لوگ ایسی باتیں بہت کہتے ہیں ایسی تفسیر بالرائے صحیح غرض کے لیے بھی منع ہے۔

## تفسیر بالرائے کی چند مشالیں

قرآن عزیز میں متعدد متعارفات پر ارشاد ہے۔ اطیعوا اللہ واطیعوا الرسول کہ اللہ کی اطاعت اور اس خاص رسول کی اطاعت کرو۔ «اب ایک شخص اس کے یہ معنی بیان کرتا ہے کہ اطاعت رسول سے مرکزیلت مسلمانوں کی قومی اسمبلی، کی اطاعت مراد ہے۔ حضور رسالت ماب کی اطاعت ہرگز مراد نہیں۔ اب ظاہر ہے کہ الفاظ قرآن ان معنی کے ہرگز محتمل نہیں اور نہ ان آیات کا سیاق و سبان ایسے من گھرت معنی کی لجائش پیش کرتا ہے۔ علاوه ازیں اس سے مقصود بھی اطاعت رسول فرض ہوئے» کے قطعی عقیدے کا ابطال ہے تو ایسی تفسیر جو غرض مراد نفس اور ذاتی خواہش کے تابع ہو۔ یقیناً تفسیر بالرائے ہے اور ایسے ہی غلط مفسرین کے بارے میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ وعید وارد ہے کہ وہ اپنا ممکنا ناجہنم میں بنالیں۔ اسی طرح قرآن عزیز نے ایک مقام پر رب المترات کے ایک عالم ارواح کا خطاب کا ذکر فرمایا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ابتدائے آفرینش میں کل ارواح بني آدم کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا تھا:-

یا بني ادم اما يأتينك عرس منكه لغيرهن علیکم ایاتی۔ (پڑی الاعراف)

ترجمہ اے اولاد ادم اگر مبتہ اے پاس رسول آئیں تم میں سے جو شناسیں تم کو میری آئیں تو جو ڈرے اور نیکی کرنے اسے کوئی خوف نہ ہوگا۔

اس سے دور کریں پہلے حضرت آدم اور حوا کے جنت سے نکلنے کا بیان ہے جب وہ  
عاصی طور پر نعم جنت سے دور کیے گئے تو ان کی مخصوص توبہ و اذابت پر نظر کرتے ہوئے منا۔  
ہوا کہ کل اولاد آدم کو ان کی آبائی و راست والیں دلانے کے لیے کچھ بشارات دے دی جائیں  
اور کچھ پدایات کر دی جائیں، چنانچہ رب الغزت نے فرمایا کہ وہ سلسلہ رسالت قائم کر کے اولاد  
آدم کو اپنی مرضیات سے مطلع فرمائے گا «قرآن پاک کے بعض مقامات بعض دوسرے مقامات  
کی تفسیر کرتے ہیں» ایک دوسرے موقع پر بھی رب العزت نے اس ارسال ہدایت کا ذکر فرمایا  
ہے اور وہاں بھی اسے ہبہ ط آدم کے واقعہ سے والبرت کیا ہے :-

قلنا اهبطوا منها جميعا فاما يأتينكوهنی هدی۔ (پ البرة)

ترجمہ تم سب جنت سے نیچے اتر د پھر اگر منہارے پاس ہیری طرف سے  
ہدایت آئے تو ہیری ہدایت کی پیروی کریں گے انہیں کوئی خوف نہیں  
ہو گا۔

دولوں آئین ایک دوسری کی تفسیر ہیں اور واضح طور پر بتا رہی ہیں کہ ارسال ہدایت  
کا یہ وعدہ ہبہ ط آدم کے مقابل بعد وہو دیں آیا ابن جبیر ابو سیار سلمی سے نقل کرتے ہیں کہ اما  
یأتینکو درسل منکو کا خطاب کل اولاد آدم کو عالمِ رواح میں ہوا تھا۔

اب جو شخص اس ہدایت کریمہ کو اپنے محل سے جد کر کے سیاق و سیاق سے بے نیاز کرے  
اور قرآن عزیز نے خود جو اس کی تفسیر فرمائی اسے یکر نظر انداز کر کے اسے اپنی مرادِ نفس کے مطابق  
ڈھالتا ہے اور کہتا ہے کہ اس میں امتت محمدیہ کو سلسلہ ثبوت کے جباری رہنے کی جبردی جاری  
ہے تو یہ تفسیر بالرائے منصرف اس کی خواہش کے تابع ہے بلکہ قرآن و سنت کی سینکڑوں نصوص قطعیہ  
اس سے متصادم ہو رہی ہیں قرآن کے لیے معرفین کے مقول ہی حصہ ختمی مرتبہ ذرا تھے ہیں کہ  
وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالیں اس سے بڑھ کر تفسیر بالرائے کی اور کون ہی مثال ہو گی۔

## ایک اور مثال

سورہ مریم میں ہے کہ حضرت جبریل جب مریم طاہرۃ کے پاس آئے اور کہا :-

قال انما انارسول رب لاحب لک علاما مازکیا۔ (پا مریم)

ترجمہ میں بھیجا ہوا ہوں تیرے رب کا تاک دے جاؤں مجھے ایک رکھا۔

اس آیت کریمہ میں یہ بات واضح ہے کہ حضرت جبریل خود مختار نہ تھے بلکہ وہ اپنے رب کے بھیجے ہوتے تھے اور اسی کے مابعد تھے اور اس کے کی بشارت بھی وہ اسی کی طرف سے دے رہے تھے۔

قرآن عزیز میں یہی ضمون دوسری بُجگے اس طرح وارد ہے:-

یا امریم ان الله یبشنزلہ بکلمة منه اسمه المسعی عینی ابن مریم۔ (پا آل عمران)

ترجمہ میں حضرت مجھے بثالت دیتا ہے اپنا لائف ایک کلکی ان کا نام عینی بن مریم ہوگا

اب اگر کوئی شخص پہلی آیت کا یہ طلب بیان کرے کہ حضرت جبریل میں دوسروں کو ادا د دیں کی طاقت ہے اور یہ کہ وہ اس میں پوری طرح خود مختار تھے۔ دوسروں کا فتح ولقتان ان مقربان بارگاہ ایزدی کے اپنے اعتیاد میں ہوتا ہے تو ظاہر ہے کہ وہ شخص قرآن کو مرد افس اور اپنی خواہش کے تابع کر رہا ہے اور اسے لیے معنی پہنچا رہا ہے کہ خود قرآن عزیز میں ہی اس کی واضح طور پر تذید موجود ہے ایسی تفسیر کو تفسیر بالرای کہتے ہیں اور اسی قسم کے غلط صفتین کے سعات حضورؐ کی یہ وعید وارد ہے کہ وہ اپنا مٹھکا ناجہنم میں بنا لیں۔

## صوفیہ کرام کے لطف اشارات اور مخدوں کی تفسیر میں فرق

صوفیہ کرام یا اہل ولایت قرآن کریم کی کسی آیت میں اگر کوئی معنی الطیف اور دقیق دیکھتے ہیں تو اس سے ان آیات کے ظاہر معنی صراحتاً انکار نہیں ہوتا وہ کسی طرح شریعت سے تسلام چل ستے ہیں باطینیہ اور ملاحظہ قرآن کے ظاہر معنی صراحتاً انکار چل ستے ہیں اور اپنے معنی مقصود کو قرآن پاک کی مدد بتاتے ہیں یہ سلسلہ تفسیر بالرای ہے۔ روح المعانی میں ہے۔

واما كلام الصوفية في القرآن فهو من باب الإشارات تنكشف على

أرباب السلاوة و يمكن التطبيق بينها وبين الطواهر المرادة و ذلك من

كمال الإيمان ومحض العرفان لأنهم اعتقادوا أن الطواهر غير المراد

اصلًاً واما المراد الباطن فقط اذ ذلك اعتقاد الباطنية الملاحدة  
توصوا به الى نفي الشرعية بالكلية بل

ترجمہ۔ اور صوفیہ کرام پر تفسیر میں اپنی بات کہتے ہیں وہ اشارات کا ایک باب ہے جو  
اہل سوک پر مکھتا ہے ان کے بیان کردہ اشارات اور ظاہر اراد آیات میں تطبیق دی  
جاسکتی ہے اور ایسی بات کہنا کمال ایمان اور صحیح عرفان کے باعث ہے یعنی نہیں  
کہ وہ صوفیہ اعتقاد کی سبب ہے ہوں کہ یہاں ظاہر معنی مراد نہیں ہیں قرآن میں صرف  
وہ باطنی اشارات ہی مراد ہیں یہ تو باطنیہ ملاحدہ کا اعتقاد ہے جو کہ رستے  
شرعیت کی بالکلیہ نفی کرنے کے درپے ہوتے ہیں۔

ہوں یہ کہنا کہ قرآن کریم میں ظاہر و مطن دونوں ہیں شرعاً مطابق مراد نہیں ہیں قرآن کریم  
کے اشارات بھی بحق ہیں جن سے قرآن پاک کے مرد کھلتے ہیں تو تفسیر بالرای نہیں ہے۔

## تفسیر بالرای کے مختلف وجوہ

① وہ علوم جن کا جانا علم تفسیر کے لیے ضروری ہے وہ نہ جانتا ہو جیے اور جمل کے خدا نویں  
اور لیڈر ووں کی تفسیر میں۔

② متشابہات جن کے معنی مراد اللہ تعالیٰ کو معلوم ہیں ان کی قطعی انداز میں تفسیر کرنا اور مخفی مراد  
کا تعین کرنا جیسے اللہ کی ذات کو فریدار دینا اور اسی اللہ فریدار السمات سے استنلال کرنا  
حالانکہ آیت آیات متشابہات میں سے ہے۔ (تفسیر کنزیز)

③ اپنی رائے پہنچ سے فائدہ کریں ہو اور اسے ثابت کرنے کے لیے قرآن سے آیات و فتاویٰ  
تلash کرنا اور مدن سے اپنی بات ثابت کرنا جیسا کہ قادر یا نیں کا طلاقیہ ہے۔

④ کسی اہیت میں مختلف پہلوؤں کی گنجائش ہوں میں سے کسی ایک کو قیمت پریس میں لانا اور  
اسے ایسی مراد بتانا اس کے خلاف بات نہ رہ سکے۔

⑤ اپنی خواہش اور ضرورت کے لیے کسی اہیت سے تائید لینا۔

قرآن کریم ایک متشابہ کتاب ہے اس کے مضامین جگہ جگہ مختلف پیراں میں پھیلا تے گئے ہیں قرآن کریم کا ہر مرضمن کسی کوئی علیہوں پر ملتا ہے اب ایک آیت میں اُن کسی پہلو ہیں اور ہم کوئی ایک پہلو لئے تیس اور وہ بھیں قرآن پاک کے کسی دوسرے مقام پر مطلق نظر نہ آئے اور اس آیت میں پہلو دوسرے پہلو اور مقامات سے بھی تایید یافتہ ہو تو اب اس ایک پہلو پر اصرار ایک انسان کو تفسیر بالرای کی علط محنت میں داخل کر دیتا ہے قرآن کا معنی مراد کیا ہے ظاہر ہے کہ یہ اسماعیلی حق ہے اور حق باقاعدہ تقسیم ہے اس میں اپنے لیے حق نکالنا ایک بڑی خبرات اور جرات ہے یہ تغیری ہے جس کے مركب کو جہنم میں محفوظ کرنے کی وعید سنائی گئی ہے۔

### قرآن کریم کی آیات کی ایک تقسیم

وہ آیات جن میں اعتقد ایکسی عمل کا ایسا حکم ہو کہ وہ سنتے ہی ہر سری کو سمجھ میں آسکے جیسے۔

۱) فاعلم انه لا إله إلا الله۔ پت محمد (۱۹)

۲) محمد رسول الله والذين معه۔ پت الفتح (۲۹)

۳) قل اما انا بشر مثلكم يوحى الي. پت الکہف (۱۰)

۴) ولكن رسول الله وخاتم النبيين۔ رپت الازاب (۶)

۵) قل اطيعوا الله واطيعوا الرسول۔ رپت النساء (۷)

۶) واقيموا الصلوة وأتسوا الزكوة۔ رپت البقره (۳۲)

۷) فمن شهد منكم الشهرين فليصمه۔ رپت البقره (۱۸۵)

۸) والله على الناس حجج البيت۔ رپت آل عمران (۹۴)

۹) قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله۔ رپت انفال (۲۵)

۱۰) والسابقون الا قلوب من المهاجرين والانصار والذين اتبعوه مباصنان حتى

الله عنهم ورضوا عنه۔ رپت التوبہ (۱۰)

اس قسم کی واضح آیات میں کسی غص تفسیر کی ضرورت نہیں جس نے بھی ان پر کچھ لکھا اس

لہ اللہ نزل احسن الحدیث کتاباً متشابهاً مثافی۔ پت الزمر (۲۳)

کے ظاہر معنی کی حمایت میں ہی لکھا دین کی عمومی سمجھ کے لیے ان کا ترجیح جان لینا کافی ہے۔

وہ سری قسم کی آیات وہ ہیں جو آیات و کیات اور کشباہ امثال کے درجہ میں ہیں ان کی گہرائی میں اتنا اسی طرح کہیں کے اندر اتر کر دہل سے پانی لانا سے استنباط اور استخراج کہتے ہیں یہ عام ادبیں کے بس کی بات نہیں مجتہدین اس گہرائی میں اترنے میں قلن ہے تو سب کے لیے مگر اس کی بیان کردہ امثال کو ان عالموں کے سوا اور کوئی سمجھ نہیں پاتا۔

و تلك الامثال فضریب للناس وما يعقلها الا العالموں (رپٰ العکبوت ۴۳)

ترجمہ اور یہ امثال ہیں قرآن کی جنہیں ہم سب لوگوں کے لیے بیان کر رہے ہیں مگر سمجھتے انہیں صرف (اوپنے درجے کے) عالم میں۔

ان کیات سے احکام فقہی کا استنباط احادیث کی روشنی میں قرآن کے محاذات کا بیان، تخصیص عام، تدقیق مطلق، تحقیق شرعیہ اور تحقیقت بغیر کے موارد کو پہچاننا، استخاطب شرعی تخلیط بغیری اور استخاطب عرفی کے فروق کو جاننا سب اسی ذیل میں آتا ہے ان آیات کی مراد مالیت کو کبھی تاویل بھی کہتے ہیں یہ تاویل صرف عن الظاہر کے معنوں میں نہیں ہے مجتہد قرآن یا کہ کاس قسم کی آیات کی تشریح میں علم عربیت، احادیث و ثابت اور وقت کے مقاموں کو ساختے کر جاتا ہے۔

تمیری قسم کی آیات متشابہات ہیں ان کا بیان بڑا مذکور موضع اختیاط ہوتا ہے ان میں سلف کا سلک یہ ہے کہ تاویل سے بچوں کے ظاہر الفاظ پر ایمان لا دان کے مرادات اللہ کے پرداز کرو اور ان کی مزید پڑمال کو بدعت سمجھو۔ سلف جس درجے میں انہیں بیان کر گئے میں وہیں تک رہو۔

و ما يعلم قاتيله الا الله والراسخون في العلم يقولون امنابه كل من  
عند ربنا وما يذكر الا اولوا الالباب۔ (رپٰ آل عمران ۱۷)

ترجمہ اور اس کی مراد کو صرف الہ تعالیٰ ہی جانتے ہیں اور جو علم میں سچتہ لوگ ہیں وہ کہتے ہیں یہ اس پر ایمان لا سے دونوں طرح کی آیات خدا کی طرف سے ہیں۔ لیکن اسے عقلمند لوگوں کے سوا کوئی نہیں سمجھ پاتا۔

پوچھی تقریب کی آیات میں اقوام سابقوں کی تاریخ کے اہم پہلو، سابق پیغمبروں کے فصوص و اقتات  
ا خوت کی مجازات اور جنت اور دوزخ کے احوال ہیں ان سے انسان کی اخلاقی تعلیم کی تکمیل ہوتی  
ہے میں آیات عالم ہیں اور انہیں عالم کے نصیحت پڑنے کے لیے انسان رکھا گیا ہے۔

**نوٹ:** جس آیت کی تاویل کی جائے مردی ہے کہ اس سے پہلی آیت کے ساتھ  
موافق رکھا جائے۔ بعد کی آیت سے بھی اس کی مطابقت ہو اور وہ اصولاً کتاب و متن کے  
دھنکوئے اور اس سے قرآن کریم کی مجززانہ باغثت میں کوئی نقص و اقع نہ ہونے پائے۔

التاویل صرف الایۃ الی معف موافق لما قبلہما و ما بعدہا لاحتمله الایۃ  
غیر مخالف للکتاب والسنۃ۔ اللہ

ترجمہ۔ تاویل آیت میں آیت کو اس بات کی طرف پھیننا ہے جو اس سے پہلے  
بیان ہوئی اور جو بات بعد میں آرہی ہے یہ آیت اس کو بھی جگہ دے اور  
کتاب و متن کے بھی کہیں مخلاف نہ ہو۔  
اس سے پہلے ہم تاویل پر تفصیلی بحث کرتے ہیں۔

**نوٹ:** مذکوریاتِ دین میں تاویل کسی پہلو سے قابل قبول نہیں۔ انہیں اپنے خلاہ پر  
رکھا جائے گا جو ان میں تاویل کرے اور ان کے معنی ظاہر سے پھرے دو راہ سے بھٹکا ہوا  
ٹھدکے ہے قرآن کریم میں ان طبعیں کی خبر دی گئی ہے۔

ان الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا۔ (پڑت ۳، حم جدہ)

ترجمہ ہے شک برلنگ پہاری آیت میں ٹیڑھے چلتے ہیں وہ ہم پر مخفی  
نہیں رہتے کیا وہ جو آگ میں ڈالا جلے گا وہ بہتر ہے یادہ جو قیامت  
کے دن ان سے آتے اب تم جو پاہو کرتے رہو۔

### صحيح مفسر ہونے کی شرطیں

علام سیوطیؒ ایک طبقہ علماء سے نقل کرتے ہیں کہ قرآن کریم کی تغیر کرنا صرف اسی کے لیے  
جائز ہے جو ان پندرہ علوم میں جامعیت رکھتا ہو۔

- |   |                  |    |              |    |                    |
|---|------------------|----|--------------|----|--------------------|
| ۱ | عربی زبان کا علم | ۷  | علم نحو      | ۳  | علم تصریف          |
| ۲ | علم اشتقاقدان    | ۵  | علم معانی    | ۶  | علم بیان و بدیع    |
| ۳ | علم قرأت         | ۸  | علم حکول دین | ۹  | علم باب الزرول     |
| ۴ | علم حکول فتا     | ۱۰ | قصص کا علم   | ۱۱ | سرفت ناسخ و منسوخ  |
| ۵ | فتہ              | ۱۲ | علم حدیث     | ۱۳ | علم موبہبۃ الربانی |

علم موبہبۃ الربانی سے مراد وہ علم ہے جو اسلامی علوم پر عمل پیرا ہونے والے خوش فتحت کو موبہبۃ اور بخشش کے طور پر خدا تعالیٰ کی طرف سے ملتا ہے۔ حدیث میں وارد ہے کہ آپ نے فرمایا:-

جو شخص اپنے علم کے مقتضایاً عمل کرے تو اللہ تعالیٰ اسے ایک اور ایسا علم حاصل فرمائے ہیں جو اسے پہنچ سے حاصل نہیں ہوتا۔

جو شخص ان پندرہ علوم میں شان جامعیت سے ممتاز افراد کی علمی و معنویں میں سماق الخاتیات نہ ہو اسے کوئی حق نہیں کہ وہ مفسر بن بشیحے جب تک ان علوم میں پوری امہانت نہ ہو تفسیر لکھنے کا حصہ بھی نہ کرنا پاہیزے۔

## عوام کے لیے راہ ہدایت

بے دیتی کے اس دور میں مادتیت کی باد صریحہ علم حقیقت کے حراض مدد کر رکھے ہیں علم کے حلول و عرض میں تدقیق ہے لیکن اس کی گہرائیں میں ناقابلِ تلفی عذر تک کمی ہو رہی ہے۔ عوام ان پانزدہ علوم بکار ان کے مبادیات سے بھی اس قدر بے خبر ہیں کہ وہ ایک عمومی شہرت کے سوا ان کے مصداق کا تعین نہیں کر سکتے کہ کون اس مرتبہ علمی پر فائز ہے اور کون نہیں، ان عوام کے لیے راہ ہدایت یہی ہے کہ وہ ایک مفسر کے لیے دیانت اور تدین کی مشطاً کو سب شرطوں سے مقدم سمجھیں مفسر ہونے کے ہر معنی کی قبائے عمل پر نظر ڈالیں۔ عوام میں غیر متدينین شخص کی شہادت دینی امور میں بھی مخبر نہیں، پس دیتی امور با شخصیں کتاب اللہ کی ترجیحاتی میں اس کا اعتقاد کیسے ہو سکتا ہے۔ کتاب اللہ کا علم اگر اس کے اپنے علم میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں کر سکا تو وہ دوسروں کے لیے ایک

القباب آفرین پیغام کیے بن سکتا ہے پھر ایسے بے دین بسا اوقات اپنے انداز تحریر میں ایسے فکار ہوتے ہیں کہ وہ بعض عمدہ اور صحیح خطاب کو مجھی اپنے پیغام بیان میں نہایت بد مناکر کے پیش کرتے ہیں اور ان کے لیے ایسی تعبیر اختیار کرتے ہیں کہ خواہ مخواہ ان حقائق سے نفرت ہونے لگے۔ اسی طرح بعض نہایت فلسفت نظریات کو ایسے ادبی اول فلسفی اندماز میں پیش کرتے ہیں کہ تشکیک کے ان کاٹلوں سے پچھلانا بہت مشکل ہو جاتا ہے ایسے حالات میں عوام کا فرض ہے کہ ایسے غلط فکر خاند ساز مفسرین کے دام عمل پر گہری نگاہ رکھیں یہ لوگ بزرعِ خود نئی روشنی کے علمبردار نہیں ہیں لیکن عمل کے اندر حروف میں ان کا کوئی سراغ نہیں لتا۔ ایسے لوگ علم مذکور سے کلکش بے خبر اعمالِ اسلام سے بے پرواہ اور خود رائی اور پندرائی نفس کے مرض میں مجری طرح مبتلا ہیں مسلمانوں کو ان کے تراجم و تفاسیر پر اعتبار نہ کرنا چاہیے تفسیر قرآن کریم جوں کا حصل نہیں اصول میں اس کے اپنے مراتب ہیں عبادۃ انص و لالۃ انص اشارۃ النص اقتصاد النص میں فتن کرنا ہر کی کام نہیں۔

## اصول تفسیر

- ① قرآن کی کسی نہیت کی تفسیر کے لیے قرآن پاک کا اپنا ہی بیان کسی درسرے مقام پر مل جائے۔ لے تفسیر القرآن بالقرآن کہتے ہیں۔ یہ سو عضدہ بعضًا کا یہ پہلا اصول ہے۔
- ② حضور ختنی مرتب کے ارشاد یا عمل سے اس کی تفسیر یا توضیح مل جائے۔
- ③ صحابہ کرام یا حضرات تابعین نے علماً یا عملاء اس کی تشریح فرمادی ہو۔
- ④ ان اعلیٰ مفسرین نے جن کے علم اور تقویٰ پر سلف میں اعتماد رکھو وہ اسے بیان کریں اور جیساں لوگنا چاہیے دہل وہ رکے ہوں۔
- ⑤ الفاظ آیات ان معانی کے محمل ہوں اور ان کا اصول اسلام اور تفسیر سلف سے کہیں کوئی تصادم نہ ہو تاہم۔

ان اصولوں کے مطابق صحیح تفسیر تک رسائی صرف اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ ان پانزدہ علوم میں ہو صحیح مفسر بننے کی شرائط کے طور پر اور پندرائی کو رہوئے ان پر پوری مہارت اور غżarत ہو۔ اور پھر وہ تفسیر کرے۔

## تفسیر کی ضرورت

قرآن کے بعد بیان قرآن بھی اسلامی رہنمائی اور اسلامی پداشت سے ہی جلے گا اس پر ہم پہلے بچھ بحث کر لئے ہیں۔ یہاں ہم اس کی تفضیل نزدیکیے دیتے ہیں کہ تجوہ قرآن ہوتے ہوئے یہاں تفسیر کی ضرورت کیا ہے کیا قرآن کیم خود ایک کھلی کتاب نہیں۔

قرآن عزیز جب "بسان عربی میں" اڑا ہے اور اس کی عربی کوئی محمد اور ابہام نہیں بلکہ عربی میں ہے جو اپنی جگہ بڑی واضح اورہ بلین ہے تو پھر اس کی تفسیر کی کیا حاجت رہ جاتی ہے ہر زبان دان اسے بآسانی کیوں نہیں سمجھ سکتا اور

جواب: یہ سمجھیں ہے کہ قرآن کریم کی زبان عربی میں ہے بلکہ امر محی پیش نظر ہے کہ قرآن کریم نے جہاں اپنے متعلق "عربی میں" ہونے کا دعویٰ کیا ہے وہاں یہ بھی ارشاد فرمایا ہے کہ تنزیل کی صرف عبارت کافی نہیں بلکہ اس کے بیان و تفصیل کے لیے حضور ختمی مرتبت کی راہنمائی کی بھی اشد ضرورت ہے۔ آنحضرت قرآن کریم کی جو بھی تفضیل و تفسیر فرمائیں وہ سب کچھ سب الفرعت کا ہی اعلام و ارادت ہے یہ وحی یقینتو ہے جو وحی متلو (الفاظ قرآن) کی تفضیل کرتی ہے۔ قال اللہ تعالیٰ ..

إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتُحَكِّمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا رَأَكَ اللَّهُ

(پ النسا، ۱۰۵)

تجوہ سے شک ہم نے اپ کی طرف سچی کتاب اُناری تاکہ اپ لوگوں میں اس علم کے مطابق فیصلہ فرماؤں جو اللہ تعالیٰ لے آپ کو دکھایا ہے۔

جو کلام ضاحت اور بلاحثت کی انتہا پر ہو اور بے شمار حقائق و مطالب چند منحصر عبارتوں میں سود یئے گئے ہوں تو سیان کا کمال اس امر کا مقصود ہے کہ وہ اپنے آئندہ میں بعض ہنرمندوں اشیاء کی جملک بھی دکھائے احکام کو بھی اس انداز میں پیش کرے کہ پیش آمدہ ضرورتوں کو پورا کرنے کے ساتھ ان احکام کے اس باب و عمل آئندہ کی ہر فتنی ضرورت کو تھی پوری طرح حل کر سکیں ظاہر ہے کہ اس صورت میں عموم و خصوص کے امتیازات بھی ہوں گے تحقیقت و مجاز کی معركہ اڑائی

بھی ہوگی اور محبلِ مفصل کی نسبتیں بھی قائم ہوں گی پس اس اقرار سے چارہ نہیں کہ لیے کلام کی توضیح و تفسیر کی اشد ضرورت ہے۔

قرآن عزیز کی آیات کچھ مکملات ہیں (جو اپنے معنی و موضع میں اتنی سختہ اور واضح ہیں کہ ان میں کسی اور معنی کا اختلال نہیں) اور کچھ متشابہات ہیں (جیسا کہ اشتباہات اور احتمالات کا سہیت زیادہ دخل ہے) ان موقع میں ایک فاضل مفسر کا فرض ہے کہ دونوں میں امتیاز پیدا کرے اور متشابہات کو بالاستقلال بیان کرنے اور ان سے استخراج و استدلال کرنے سے پروری طرح پریزیر کرے بیان کرنے کی ضرورت ہو تو انہیں مکملات کی طرف کوڈلے اُن کے مطالب خدا کے سپرد کرے یا انہیں مکملات کے تابع کر کے بیان کرے کیونکہ اصل ان کی مراد صرف اللہ رب الغزت ہی جانتے ہیں:-

وَالَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحَكَّمَاتٌ هُنَّ الْكَلَبُ  
وَآخِرُ مُتَشَابِهَاتٍ فَلَمَّا أَذْنَى اللَّهُ فِي قُلُوبِ الْمُرْسَلِينَ فَيَتَبَعَّونَ مَا تَشَابَهَ  
مِنْهُ أَبْتَغَاهُ فَتَنَّدَّهُ وَأَبْتَغَاهُ تَوَدِّلُهُ وَمَا يَعْلَمُ تَوَدِّلُهُ إِلَّا اللَّهُ۔ (تہذیب التوران)

ترجمہ: وہ اثر ہے جس نے اپنے پری کتاب پائی۔ اس میں وہ آخری بھی ہیں جو مکملات ہیں۔ یہ مکملات کتاب کی بنیاد میں اور ۲۔ متشابہات پس جن کے دلوں میں کجی ہے وہ فتنہ پیدا کرنے اور مطلب برتری کے لیے متشابہات کے پیچے ہو لیتے ہیں حالانکہ ان کی بالا صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتے ہیں۔

## ایک اور شبهہ اور اس کا جواب

سوال پیدا ہوتا ہے کہ رب الغزت نے سارے قرآن کریم کو ہی مکملات کی صورت میں کیوں تارا۔ آیات متشابہات نے بہت سی اختلاف کی راہیں کھول رکھی ہیں۔ اگر کل آیات ہی مکملات ہوتیں تو امت کسی اختلاف کا شکار نہ ہوتی۔ آیات کی اس تقسیم میں آخر کون سی حکمت منظوری ہوتی؟ جواب: قرآن کریم بہتر انسانی زندگی کا اخیری نصاب اور ایک جامع ضابطہ حیات ہے جس کے یہ دنیا اباد ہے کائنات اس کی شدید محتاج ہے جب اس میں ہر ضرورت کا حل اور ہر

طلب کا جواب ہے تو ظاہر ہے کہ محدود جزئیات ان تمام ضرورات کا احاطہ نہیں کر سکتیں ہیں لازمی طرد پر ان ماقومیں جیسا تقریباً ہدایت ایک واضح جزئی کی شکل میں موجود نہیں ہم قرآن عزیز کی عمومی ہدایت اور بیان سنت کی اصولی حیثیت کی طرف رجوع کریں گے اس ضرورت میں مخصوص کو منصوص کی طرف یا محل کو منفصل کی طرف لوٹانا ضروری ہو گا۔ یعنی صریح اجتہاد ہے جس سے قرآن پاک ایک مکمل منابع طبیعت ہونے کا دعوے نے قائم کر لیا ہے اجتہاد و استدلال کے اس طریق کو نظر انداز کر دیا جائے تو قرآنی ہدایت حالات پیش افتداد میں مدد و ہمکراہ جلتے گی۔

حدائقی حکمت ہماری اس اساسی ضرورت کی طرف متوجہ ہوئی اور قرآن عزیز پسند پڑے افسوس میں ہی محکمات اور متشابهات میں تقسیم ہو گیا تاکہ متشابهات کو محکمات کی طرف کوٹائی میں علمی تیقظی پیدا ہو سوت اجتہاد بیدار ہوا اور استدلال کی مذکورہ بالا بنیادی ضرورت کی راہیں ابتداء سے ہی ہو اور ہو جائیں اور اہل علم لپنے اپنے درجات میں امت کی سمجھائی گریں۔

اگر ”اس منقولی اجتہاد“ (متشابهات کو محکمات کی طرف یا محکمات کو منفصلات کی طرف لوٹانے) کے متعلق سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخراں کی ضرورت کیا ہے؟ آیات سب محکمات قرار دینی چاہیں تو کیا تفکر و تدبیر کے ”معقولی اجتہاد“ کے متعلق بھی یہ سوال بعضی پیدا نہیں ہوتا کہ قرآن پاک اپنی ہر ہدایت میں آنا و واضح اور صاف کیوں نہیں کہ کسی قسم کے تفکر و تدبیر کی کوئی ضرورت ہی درپیش نہ ہو سہماست افسوس ہے کہ منقولات میں غور و فکر تو قابل اعتماد نہیں سمجھا جاتا اور جو فکر و تدبیر ان سے پورا ہے نیاز ہوا اس کی حوصلہ افزائی کی جعلی ہے حالانکہ غور و فکر صرف وہی معتبر ہے جو بیان سنت کی روشنی میں ہو۔

خلاصہ ایں کہ قرآن کریم کی کچھ آیات محکمات میں کچھ متشابهات کچھ عام ہیں جیسا کہ الحکام عمومی شان رکھتے ہیں اور کچھ خاص ہیں جو کسی خاص واقع یا جزویہ پر مشتمل ہیں۔ ہمی طرح بعض آیات بھل ہیں کہ صرف وصف عنوانی کا بیان ہے اور بعض منفصل ہیں کہ ان میں طریق عمل کا پورا نقش موجود ہے۔ اسی طرح ناسخ و منسوب کو بھی ایک مستقل موضوع کے ساتھ زیر بحث لایا جاتا ہے پھر عام آیات بھی بعض ایسی ہیں کہ ان سے بعض مخصوص افراد مشتمل ہیں اور کچھ اپنے نامہ پر اپنی پوری عمومی شان سے باقی میں آیات مخصوص کی شان اور ہے اور آیاتِ الحکام کا انداز اور پس ایک

ایسے علم سے چارہ نہیں جوان تمام تقدیمات اور باہمی فرق بیان کرنے میں فہم قرآن کی شان پیدا کرے یہی علم تفسیر کہلانا ہے اور انہی تفسیری اصولوں کی روشنی میں علم تفسیر کے مدون اور مرتب ذخیروں سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔ ان تفاسیل کی روشنی میں علم تفسیر کی ضرورت بکمال ہو گیا ہے۔

## تفسیر سلف میں اختلاف کی نوعیت اور

### مواردِ نزول میں اختلاف کی حقیقت

ہمارے زمانے کے بعض وہ لوگ جو سلف صالحین کی تفسیر سے مستغنی اور نصوص قرآنیہ میں الحاد کی راہ چلنے کے عادی ہیں یہ پر اپنیگئیہ عامم کرتے ہیں کہ سلف صالحین کے تفسیری ذخیرہ اپنے میں بہت مختلف ہیں ان میں سے کس کس پر اعتماد کیا جاتے۔

جو اب اگذارش ہے کہ یہ دعویٰ تحقیقت کے مطابق نہیں سلف صالحین کا تفسیر میں بہت کم اختلاف ہے قرآن کا بیان بحد «الاعتبار والتأويل» کے درجہ میں ہواں میں تو بے شک بہت سے عوام مختلف ہیں لیکن جہاں تک تفسیر کا تبلیغ ہے اس میں سلف کا بہت کم اختلاف ہوا ہے۔  
حافظ ابن ثمیمؓ لکھتے ہیں:-

سلف کے مابین تفسیر میں اختلاف کم ہوا ہے احکام میں تفسیر سے زیادہ اختلاف ہے اور تفسیر میں بھی جو اختلاف صحیح طور پر ان سے مردی ہے وہ تنوع کا ہے نہ کہ تضاد کا۔

عہ مکمل ضروری احکام سب لوگوں کو معلوم ہیں بلکہ تواریخ سے معلوم ہیں اور ان میں کوئی اختلاف نہیں ہے بناءً کی تعداد اور کیفات، اوقات، رکوع، خود نمازوں کے اوقات، رکوۃ اور نصائب رکوۃ کے احکام، رمضان کے روزے، حجج میں طواف، وقوف، مریٰ، الحجمار وغیرہ اور صحاہہ میں جو اختلاف نہیں ادا جھائیوں اور مشترک وغیرہ کے بارے میں ہوا ہے تو اس سے فراغن (میراث) کے کاشش و پیشہ سائل ہیں کوئی شک و اضطراب پیدا نہیں ہوتا۔  
لهم سالہ اصول تفسیر للحافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ

مثال کے طور پر صراطِ مستقیم کو لمحے بعض سلف کہتے ہیں کہ اس سے مراد قرآن ہے اور بعض دوسرے بزرگوں کا قول ہے کہ صراطِ مستقیم اسلام ہے۔ صراطِ مستقیم کی یہ دو نظریں طاہر ہیں مختلف معلوم ہوتی ہیں لیکن حقیقت میں مختلف نہیں بلکہ مختلف اور ایک ہیں دین اسلام "ابدیع قرآن" ہی کا دوسرانام ہے۔ اسی طرح صراطِ مستقیم کی تغیریت و جماعت کے طریقے سے بھی کی گئی ہے اسے خدا اور اس کے رسولؐ کی اطاعت کے نام سے بھی پیش کیا گیا ہے بلکہ یہ لفظ ایک ہی ذات کی طرف اشارہ کرتے ہیں ان پیشوں میں کوئی اختلاف نہیں ہر ایک نے کسی ایک صفت کو بیان کر دیا ہے  
 قالَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

اما اعطیناكَ الْكَوْثَرِ مِنْ لِبْنِ بَرْدَگُونَ نَعَّى كَوْثَرَ سَعَادَتَهُ مِنْ دِيَارِ قَرْآنِ كَرِيمٍ لِيَا هِيَ بُوشَانِ جَاهِيتٍ  
 اور کثرت کا حامل ہے اور بعض روایات کی رو سے یہ جنت کا ایک حوض ہے جس سے پینے والا پھر کبھی پیاسا نہ ہو گا۔ ان میں بھی کوئی حقیقتی اختلاف نہیں اور ایک معنی کا اقرار دوسرے معنی کا انکار نہیں۔ قرآن کی معنویت اخترت میں جو صورت حسرہ اختیار کرے گی وہ جنت کا ایک حوض ہو گا جس سے وہ سعادت مندیراب ہوں گے جو اس دنیا میں اس حوض سے جرم عذر نوشی کرتے رہے۔  
 یہاں وہ قرآن کی دولت سے مستفید اور مستفیض ہوتے رہتے ہیں۔ یہ اختلاف بھی تنوع کا اختلاف ہے تفاہ کا نہیں۔ واللہ عالم سمجھتے حال۔  
 قرآن کریم میں ہے:-

من اعرض عن ذکری فانَّهُ لِهِ معيشةً ضنكًا۔ (بِالظَّرِ)

ترجمہ: جو میرے ذکر سے روگردانی کرے اس کے لیے ہے تنگ روزی۔

اس میں ذکر سے کلام راد ہے ذکر کی اضافت خدا کی طرف ہے یہ "اضافت الی المغول" ہو تو اس سے مراد وہ الفاظ ہوں گے جن سے کوئی شخص خدا کو یاد کرے مثلاً سجان اللہ، الحمد لله وغیرہ یہاں ذکر سے مراد خدا کا ذکر کیا جانا ہے اور اگر یہ "اضافت الی الفاعل" ہو تو ذکر خدا سے مراد خود خدا کی جانب سے ذکر ہو گا اور یہ ذکر خدا کا کلام ہے۔ اس صورت میں یہاں خدا کی آثاری ہوتی ہوئی ہوئی ماقبل میں خدا کا ذکر کہا جا رہا ہے۔ سیاق و بیان سے اس دوسرے معنی کی تائید ہوتی ہے آیت کے ماقبل میں خدا کی طرف سے ہدایت کے اتنے کا بیان ہے اور ما بعد میں بھی آیات رباینہ کے نزول

کا تذکرہ ہے۔ اب اس صورت میں تغیریں کچھ غنیف ساختاف ہے لیکن دوغہم اپنی جگہ تعلیماتِ اسلام کے عین مطابق میں ایسے موجود ہیں راجح و مرجوح کی صورتیں تو پیدا ہو سکتی ہیں لیکن اس خلاف سے کسی فرقہ بندی اور علیحدہ حکمت نظری کی راہیں ہرگز نہیں کھل سکتیں۔ راجح معنی کے پیش نظر بیہار «میرے ذکر» سے مراد «میری کتاب» «میری ہدایت» «قرآن» وغیرہ جو کچھ مراد لیا جائے سب اسماء کا مسمی ایک ہی رہے گا اور یہ تغیریکا اختلاف کوئی حقیقی اختلاف نہیں۔

حافظ ابن تیمیہؓ فرماتے ہیں کہ پھر بسا اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ سلف کی مسمی کا بیان ایسی عبارت سے کر جاتے ہیں جو عینیہ ذات مسمی پر دلالت کرتی ہے مگر اس کے ساتھ ساتھ اس عبارت سے ایک ایسی صفت کا بھی انہمار ہوتا ہے جو دوسرے اسم میں نہیں ہوتی جیسے کوئی کہے کہ قدوس وہ ہے جو غفور رحیم ہے۔ اب قدوس کا فقط صین ذات مسمی پر دلالت کرتا ہے لیکن اس میں ایک ایسی صفت کا انہمار بھی ہو رہا ہے جو غفور رحیم کے الناط سے ظاہر نہیں ایسے موقع پر سلف کا مقصود ہوتا ہے کہ مسمی تو ایک ہی ہے گو دونوں صفتیں ایک شہول ایسے مقامات پر دونوں صفتیں کے ایک ہونے کا دعویٰ ہے شک ایک ریادتی ہو گی لیکن یہ اختلاف تفاصیل کا اختلاف ہرگز نہیں۔ سلف کی روشن پہچان کران کی صحیح مراد معلوم کرنی چاہیے۔

### اختلاف کی ایک اور قسم

بعض اوقات یوں بھی ہوتا ہے کہ ایک مفسر کسی اسم عام یا حکم عام کے تحت مثال دینے کے لیے کسی ایک فرد یا کسی ایک نوع کو ذکر کرتا ہے اور دوسرے مفسر اسی اسم عام یا حکم عام کے تحت کسی دوسری جزوی یا کسی دوسری نوع کو لعقل کر دیتا ہے۔ بہر و صدور توں میں مفسرین کا مقصد ایک دوسرے سے اختلاف کرنا نہیں بلکہ یہ ہے کہ آئیت کے مضمون میں یہ افراد اور یہ انواع بھی داخل میں ظاہر ہے کہ یہ اختلاف تفاصیل کا اختلاف نہیں مخصوص تنوع کا اختلاف ہے۔ لیے اختلافات کو اچھا کر عوام کو سلف کے تغیری سرمایہ سے بدگمان کرنا صرف اپنی لوگوں کا کام ہے جنہیں قمام اذل نے علم و فہم کا کوئی حصہ نہیں دیا اور وہ شاہراہ سلف میں شک کے کانٹے بچا کر اپنے مخصوص نہیں الحاد کے لیے راہیں ہو ارکرنا چاہتے ہیں۔

حافظ ابن تیمیہ اس قسم کے اختلاف کی مثال میں ایزت کو پیش کرتے ہیں۔  
شوا درثنا الکتاب الذ کے اصطافینا من عبادنا فہم ظالم لنفسہ  
ومنهم مقتضد و منهم سابق بالخیرات۔ (پاٹ فاطر)

ترجمہ بچرہم نے کتاب کا وارث انہیں بنایا جنہیں ہم نے اپنے بندھل سے  
چُن لیا تھا بچرہان میں ایسے بھی ہوتے جو ظالم لنفسہ تھے ایسے بھی تھے مجتهد  
(میانہ رو) تھے اور ایسے بھی ہوتے جو شیکیوں میں آگے بڑھتے ہوتے تھے  
سابق بالخیرات۔

اب ایک مفسر کہتا ہے کہ «سابق» سے صراحت ہے جو اول وقت نماز پڑھتا ہے «مقتضد»  
وہ ہے جو دوسری وقت میں نماز پڑھتا ہے اور «ظالم لنفسہ» وہ ہے جو نہایت عصی یا ہاں تک تاثیر  
کر دیتا ہے کہ دھوپ درد پڑھاتے۔ دوسرا مفسر کہتا ہے کہ صدقہ دینے والا شخص جو واجبات کے  
ساتھ محبتات بھی بجا لاتا ہے وہ «سابق بالخیرات» کا مصادقہ ہے۔ سود کھانے والا یا زکوٰۃ  
رک لینے والا «ظالم لنفسہ» ہے اور «مقتضد» وہ ہے جو فرض زکوٰۃ ادا کرتا ہے اور سودہ میں  
کھاتا۔

اب دیکھئے کہ دونوں مفسریت کے عوام میں ایک ایک نوع کا تذکرہ کر رہے ہیں ان کا تصور  
باہمی اختلاف نہیں بلکہ یہ سمجھانا ہے کہ اہمیت کے معنوں میں یہ بات بھی داخل ہے حنفیات و طاعات  
یا ارباب محبتات میں سے کسی ایک نوع کا تذکرہ کر دینا محسن تنور ع کا اختلاف ہے تھنا د کا نہیں  
ہمیں کریمہ اپنی پوری وحیتوں کے ساتھ تمام متعلقہ جزئیات و احوال کو شامل ہے

## موارد نزول میں اختلاف کی حقیقت

سلف کے تغیری اس طریقے سے بدگمان کرنے والے یہ بھی کہا کرتے ہیں کہ ایک ہی اہمیت  
کے متعلق ایک مفسر سبب نزول کوئی بیان کرتا ہے اور دوسرا اس کے شان نزول میں کچھ اور کہتا  
ہے اب ہم تک پریقین کریں اور کس کا اعتبار کریں۔

جو اب اگلدار شہ ہے کہ اس فلسطینی کامنشا اسباب نزول کے متعلق متعدد میں کی اصطلاح

اور روشن کو نہ پہچانتا ہے جو حقیقت یہ ہے کہ اس باب میں تقدیم اور متاخرین کی مسلطان مختلف ہے اور اس حصول سے انحراف نہیں کیا جاسکتا کہ ہر دور کے علمی سرمایہ کو سمجھنے کے لیے اسی دل کی مسلطان اور روشن کو پیش نظر کھانا ضروری ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ ارشاد فرماتے ہیں:-

والذى يظهر من استقراء كلام الصحابة والتابعين انهم  
لا يستعملون نزلت في كذا المخصوص قصة كانت في زمانه صلى  
الله عليه وسلم وهي سبب نزول الآية بل ربما يذكرون بعض  
ما صدقوا عليه الآية مما كان في زمانه صلى الله عليه وسلم وبعد  
صلى الله عليه وسلم ويقولون «نزلت في كذا» ولا يلزم هناك  
النطريق جميع القيد بل يمكن النطريق أصل الحكم وقد يفرد  
حادثة تحققت في تلك الأيام المباركة واستنبط صلى الله عليه  
حكمها من آية وتلا ها في ذلك الباب ويتقولون نزلت في كذا لـ ٧

ترجمہ صحابۃ اور تابعینؒ کے بیانات کا استقراء کرنے سے یہ بات ظاہر ہوئی تھی ہے کہ وہ «نزلت في كذا» یہ آیت اس باب میں نازل ہوئی کے العاظم حفص اس واقعہ کے لیے ذکر نہیں کرتے جو حضور اکرمؐ کے سامنے پیش ہوا اور نزول آیت کا سبب بنائکروہ بسا واقعات ان ہواقع میں بھی یہ الفاظ بول دیتے تھے جن پر وہ آیت (اپنی دلالت کے اعتبار سے) صادق آرہی ہو رہیے موقع خواہ آنحضرتؐ کے سامنے کے ہوں یا اپنے بعد کے صحابۃؓ و تابعینؓ یہی تمام موقوں پر بھی «نزلت في كذا» کے الفاظ بول دیتے تھے ان ہواقع میں تمام قید کا نطريق ضروری نہ تھا صرف «اصل حکم» کا نطريق ضروری سمجھا جاتا تھا اور پھر اسی بھی ہوتا تھا کہ خود آنحضرتؐ کے سامنے کوئی واقعہ پیش ہوا اور آنحضرتؐ نے اس خاص موقع پر کامکسی آیت سے استنباط فرمایا تو وہ آئیہ

پہلے سے نازل شدہ ہو) اور اس آیت کو تلاوت فرمادیا تو صاحبِ ایسے موقع کے لیے بھی «نزلت فی کذا» کے الفاظ بول دیتے تھے (گوہ موقع اصل سبب نزول دہم صرف آیت کے معنی وغیرہم کا ایک اوصاصاً ہو). حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:-

جب سلف کہتے ہیں کہ یہ آیت فلاں معاٹے میں نازل ہوتی ہے تو ان کی عرض کبھی یہ ہوتی ہے کہ آیت کا سبب نزول یہ ہے اور کبھی مقصد یہ ظاہر ہر نہ ہوتا ہے کہ وہ معاملہ اس کے حکم میں داخل ہے اگرچہ خرد وہ معاملہ سبب نزول نہ بھی ہو۔

پھر بھی یاد رہے کہ سلف ہی سے ایک شخص جب یہ بتا رہے کہ «آیت اس پارے میں نازل ہوتی» اور دوسرا شخص کسی اور بارے میں نزول بتتا رہے تو اس سے لازم نہیں ہوتا کہ دنوں میں اختلاف ہے جب کہ آیت کے معنی وغیرہم میں دنوں قول داخل ہوں۔ اسی طرح جب ایک صحابی ایک سبب نزول بتتا رہے اور دوسرا صحابی دوسرے سبب بیان کرتا رہے تو اسے بھی اختلاف پر محروم نہیں کرنا چاہیے۔

## شان نزول — موارد نزول

(خواہ اولین موقع کے ہوں یا مصدق ایت ہونے کے اعتبار سے بعد کے ہوں) ترکیب سمجھنے میں بہت مدد دیتے ہیں لیکن اس کا معنی ہرگز نہیں کہ ان آیتوں کے احکام اپنی اشخاص سے مخصوص یا انہی پیش آمدہ جزئیات میں محدود ہیں جن کے باب میں وہ آیات نازل ہوئیں اور دوسرے افراد غیر دیسے ہی اعمال کے مرتكب اور ان جیسی ہی جزئیات سے دوچار ہوں تو وہ ان آیات کے تحت نہیں لے جیسے کہ آیت تہبیر (پ) احتساب، آنحضرت نے اپنی بعض اولاد پر تلاوت فرمائی حالانکہ وہ اس سے کافی مرصد پہنچنے نازل شد و متفق اور اس کا مصدق اول حضور اکرمؐ کی اذواج مطہرات تھیں مگر اپنے اپنی اولاد کے نواس قدسیہ کو مجباً اہل بیت میں داخل فرمادیا اور ان پر یہ آیت تلاوت فرمادی اب یہ تلاوت بھی چونکہ آنحضرت ہے ہی ثابت ہے اس لیے ایسے موقع پر بھی «نزلت فی کذا» کے الفاظ متفقین کی مطلبوں میں بہت ملتھیں۔

آتے اس قسم کی بات کوئی مسلمان بلکہ کوئی ہوشمند نہیں کر سکتا۔ نہایت لاکن افسوس ہے کہ مشرکین عرب کی روشن سے سمجھنے کی جب مسلمانوں کو تضییح کی جائے تو بعض نادان یہ کہتے ہے جاتے ہیں کہ یہ بات مشرکین سے متعلق ہیں ہم سے ان کا کوئی تعلق نہیں ایسے خیالات متعارض قرآن اور موارد نزول کو نہ سمجھنے کی وجہ سے ہیں اور ان کا منشاء جہالت کے سوا کچھ نہیں علم تفسیر کا مشہور قاعدہ ہے۔

العرب لعموم اللفظ لا لخصوص السبب.

ترجمہ۔ اعتبار عموم الفاظ کا ہے خصوص سبب کا نہیں۔

جس آیت کا سبب نزول معلوم و متعین ہو اگر وہ امر یا ہندو کی آیت ہے تو اس کا حکم یقیناً ان سب لوگوں پر جاری ہو گا جو اس شخص متعین سے ملتے جلتے ہیں۔ اسی طرح اگر آیت میں مدح و ذمہ کی بنابر کوئی خبر دی گئی ہے تو وہ بھی اس شخص کے مشابہ تمام لوگوں کے حق میں عام ہے بلکہ

## امنحضرت نے بیان قرآن کی پوری ذمہ داری ادا کی

امنحضرت کے ذمہ بس طرح امت کو قرآن بیخنا اتحاہی طرح اپ کے ذمہ قرآن کا بیان کرنا اور اس کا سمجھانا بھی تھا۔ آیت کریمہ دیعہمهم الكتاب والحكمة (پ آل عمران) اور آیت کریمہ لبیتین للناس مانزل اليهم (پیکلہ اخلاق ۳۴۷) میں حضورؐ کے اس فرض منسوبی کا ذکر موجود ہے کہ اپ نے بیان قرآن کی یہ ذمہ داری ادا فرمائی اور صاحبہ میں مفسرین کی ایک جماعت تیلکی جن میں حضرت ابن کعبؓ، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ، حضرت علی المقفعیؓ اور حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سرفہرست ہیں پھر ان کے بعد ان کے تلامذہ میں تابعین کا ایک طبقہ اٹھا جس نے جس طرح اکابر صاحبو علم سے قرآن کی تفسیر شنی یا سمجھی تھی

لئے حضرت علامہ حافظ ابن دیقیں العیدؓ اس مقام پر تنبیہ فرماتے ہیں۔ یہ بھی ان یونہ للفرق بین دلالۃ السیاق والقرائیں الدالۃ علی تخصیص العورم و علی مراد المتكلّم و بین مجردة درود العام السبب لا یقتضی التخصیص  
بلہ۔ راجحکام الاحکام جلد ۲ صفحہ ۱۲۵)

لئے اصل تفسیر صد الحافظ ابن تیمیہؓ

اسے اپنے طور پر بیان کیا یہ اس پہلے دور کے مفسرین کرام ہیں۔

ان میں علقم بن قیس (۵۶۱ھ) مسروق بن اجدع (۶۲ھ) سعید بن المیب (۴۲۰ھ)  
الباعالیہ (۹۲ھ) سعید بن جبیر (۹۷ھ) حضرت عمر بن عبد العزیز (۱۰۰ھ) حضرت مجاهد (۱۰۰ھ)  
حضرت حسن بصری (۱۱۰ھ) حضرت قتادہ (۱۱۸ھ) ابوالسود الدملی (۱۰۱ھ) حضرت خاک (۱۰۲ھ)  
عکمرہ (۱۰۵ھ) طاوس بن کیسان بیانی (۱۰۴ھ) فاسم بن محمد (۱۰۴ھ) سالم بن عبد الشد (۱۰۶ھ)  
عطای بن ابی رباح (۱۱۸ھ) محمد بن کعب القرظی (۱۱۸ھ) ادر زید بن اسلم (۱۲۶ھ) اصحاب حضرات  
سرفہرست ہیں۔

ان حضرات سے تفسیر قرآن کے اجزاء بصورت روایت چلے اور جس محبت دین فہمنت میں  
محنت کرتے رہے محدثین نقل حدیث میں اگے چلتے رہے ان مفسرین حضرات کی تفسیرات بھی اگے  
روایت چلتی رہیں ریہاں تک کہ حافظ عبد الرزاق بن ہمام (۲۱۰ھ) تابغہ روزگار حافظ ابن حجر طبری  
(۴۲۰ھ) نے ان کا بیشتر تفسیری مزاد اپنی تفسیر میں سمود دیا۔

## عربی والوں کو ان تفسیری اجزاء کی کیا ضرورت تھی؟

علامہ بن خلدون (۴۸۰-۸۰ھ) لکھتے ہیں۔ ۱۔

ان العرب لا تستوى في المعرفة بجميع ما في القرآن من الغريب المتشابه  
بلى ان بعضها يفضل في ذلك على بعض لان العرب لا يكفيهم في معرفة  
معان القرآن معرفتهم بل كانوا اذ كثيرون من الاحيان بحاجته  
إلى توقيف من الرسول صلى الله عليه وسلم ۲۔

ترجمہ۔ قرآن میں جو عزیب اور مشابہ الفاظ ہیں عرب ان سب کی پہچان میں ایک  
جیسے نہ تھے بلکہ ان میں سے بعض دوسرے لہجتوں سے اس میں فائق تھے  
عربوں کو قرآن کی معرفت میں صرف اس کی لغات نہ تھی بہت سے مواقع پر  
انہیں ضرورت پڑتی کہ حضرت ملی اللہ علیہ وسلم سے اس باب میں کیا  
منقول ہے۔

اس سے پتہ چلا کہ تفسیر قرآن کریم میں لغت عربی کو ثالثی درجہ حاصل ہے اصل یہ ہے کہ ضخور غائم النبیئین نے کسی اسیت کو کیسے سمجھا اور صحابہ نے اسے کس ذہن سے قبل کیا۔ امام عربیت شیخ عبد القادر جرجانی (۸۱۶ھ) لکھتے ہیں :-

وَمِنْ عَادَةَ قُوْمٍ مِنْ بَقَاعِ الْقَمَرِ بَيْنِ عِلْمَيْنَ تَوَهُوا بَدًّا فِي الْأَفْلَاطِ  
الْمُوْضُوْعَةِ عَلَى الْمُجَازِ وَالْمُتَمَثِّلِ إِنَّمَا عَلَى ظَاهِرِهِ أَفْسَدُ الْمَعْنَى بِذَلِكِ  
دِبْطَلُوا الْغَرْضَ بِلَهِ

ترجمہ کچھ لوگ مادی ہوتے ہے کہ بینر علم کے تفسیر کرنے لگے وہ الفاظ جو مجاز اور تمثیل کے پرائی میں تھے انہوں نے ان کے علمی پچھول کیا اس طرح انہوں نے قرآن میں بھاڑ پیدا کیا اور جو ان آیات سے غرض حقی اس کی لفی کر دی۔

امام شوعل امام صمعی (۷۱۰ھ) قرآن کریم کی تفسیر میں صرف عربیت کافی نہ جانتے تھے ان کے ہاں تفسیر قرآن میں یہ دیکھنا ضروری تھا کہ اشد اور اس کے رسول برحق کے ہاں اس بات سے کیا معنی ہو رہی ہے لیکے گئے۔ اپ اکثر کہہ دیتے۔

الْعَرَبُ تَقُولُ هَذَا هَلْكَدًا وَلَا أَعْلَمُ الْمَرَادُ مِنْهُ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ بِلَهِ  
تَرْجِمَةُ عَرَبٍ يَوْمَ كَهْرَبَ رِيْتَهُ ہِنْ اُور کِتَابُ دِسْتَتِ مِنْ وَهْ بَاتُ بَحْبَهُ کَہِیں کَہِیں گُتی  
مُنْہِیں مُلْتَیِ۔

علام راغب اصفہانی مفردات کے شروع میں تفسیر جاننے کے لیے جن علوم کو ضروری سمجھتے ہیں ان میں ماتلوں بنت پر لکھتے ہیں :-

وَالسَّابِعُ مَعْرِفَةُ الْمَاضِ وَالْمُسْوَخِ وَالْعُوْمَ وَالْخُصُوصِ وَالْإِجْمَاعِ وَالْخُلَافَةِ  
الْمُجَمِّلُ وَالْمُفَرِّدُ وَالْقِيَاسُاتُ الشُّرْعِيَّةُ وَالْوَلْعَضُ الَّتِي يَعْصِمُ فِيهِ الْقِيَاسُ وَ  
الَّتِي لَا يَعْصِمُ فِيهِ بِلَهِ

ترجمہ ماتلوں بات ناسخ و مسوخ۔ عام و خاص۔ائقاً و اختلاف۔مجمل و مفرد  
اور قیاسات۔ شرطیہ اور وہ مقامات جہاں قیاس ہو سکتا ہے اور جہاں نہیں ہو

لکھا ان سب امور کی پہچان ہے۔

## تیسرا صدی کے نامور مفسرین

روح بن عبادہ البصیری (۲۰۵ھ) ابو رُزک ریاحی بن زیاد الفرا الدلمی (۲۰۷ھ) امام کسانی کے شاگرد تھے عبدالرؤف بن ہمام (۲۱۱ھ) ابو الحسن سعید بن جعده الاخضش (۲۱۵ھ) الحنفی بن راہب (۲۲۸ھ) عبد بن حمید (۲۴۹ھ) امام دارمی (۲۵۵ھ) محمد بن سخون القیروانی (۲۵۶ھ) امام ابن ناجہ (۲۶۹ھ) بقیٰ بن مخلد (۲۶۶ھ) ابن قتبہ (۲۷۵ھ) اسماعیل بن اسحق القاضی (۲۸۲ھ) مالکی مسلک کے تھے۔ امام نسائی کے استاد تھے علامہ میر و کہتے تھے ہو اعلم بالتصویف ہی۔ سہل بن عبد اللہ تتری (۲۸۳ھ) ابو حینہ و میزوری (۲۸۲ھ) ابوالعباس احمد بن سعیٰ ثعلب (۲۹۱ھ) اخشن صفر کے استاد تھے۔ ابراہیم بن مقلوب بن جبلج (۲۹۵ھ) وغیرہم۔

## چوتھی صدی کے نامور مفسرین

ابن حجر طبری (۳۱۰ھ) ابن المتن (۳۱۹ھ) سیمان بن الاشتہر ابو داؤد الحستانی (۳۱۹ھ) امام طحاوی (۳۲۱ھ) ابو منصور الماتسیدی (۳۲۳ھ) امام طبرانی (۳۲۵ھ) حافظ ابو محمد الصبهانی ابوالاشتخار (۳۲۹ھ) امام ابو جعفر الجساص (۳۲۹ھ) اخشن بن شاہین (۳۸۵ھ) فخر بن محمد ابوالملیث سہر قندی (۳۹۲ھ) ان کی تفسیر کا ترکی میں ترجمہ ہوا اس کی روایات کی تحریک قاسم بن قطیلیانی (۸۸۹ھ) نے کی ہے خلف بن احمد سیستانی (۳۵۵ھ) نے دوسرے علماء کو ساختہ ملا کر سو جلد وہ میں ایک تخفیم تفسیر لکھی احمد بن علی البغانی الاندلسی (۴۰۴ھ) ابو عبدی العکاشانی (۴۰۴ھ)

## پانچویں صدی کے نامور مفسرین

محمد بن حسن بن فوگ (۴۰۱ھ) احمد بن موسیٰ بن هرودیہ (۴۱۰ھ) ابو الحنفی احمد بن ابراہیم نیشاپوری المشعاوی (۴۲۶ھ) کی بن ابی طالب الشیعی القرطبی (۴۲۶ھ) امام سیعی (۴۵۸ھ) علی بن احمد الواحدی (۴۶۸ھ) شہزاد بن طاہر الاسندرانی (۴۷۴ھ) عبد اللہ بن محمد الصفہانی الہروی (۴۸۱ھ)

علی بن محمد بن الحسین البزدی (۸۲ھ) علی بن حسن نیشاپوری (۸۴ھ) محمد بن عبدالجبار السمعانی المروزی (۸۹ھ) اور ناصر خسرو (۹۸۱ھ) نے فارسی میں ایک مستقل تفسیر لکھی۔  
علامہ شریف رضی (۹۰۲ھ) نے حقائق التاویل فی مشابہۃ التنزیل اور تلخیص البیان فی مباحثۃ القرآن لکھیں۔

تھوڑی صدی میں علامہ الجنی (۵۶۱ھ) نے معالم التنزیل۔ ابن عربی مالکی (۳۵۵ھ) نے احکام القرآن۔ شیخ نعیم الدین نیشاپوری (۴۵۵ھ) نے الجصار اور امام فخر الدین رازی (۴۹۰ھ) نے تفسیر کبیر لکھی۔ ابو جعفر محمد بن حسن الطبری (۵۶۱ھ) کی تفسیر مجمع البیان بھی اسی دور کی ہے۔ یہ شیوه مذکور کے تھے۔ ساتویں صدی ہجری میں ابن حیان اندرسی (۵۴۵ھ) نے الجرجیط۔ علامہ قرطی (۶۲۱ھ) نے الجامع لا حکام القرآن اور علامہ شافعی (۴۰۱ھ) نے مدارک التنزیل لکھی۔ شیخ عبد العزیز بن احمد الہمدی الشافعی (۴۹۹ھ) نے عربی نظم میں قرآن کریم کی تفسیر ساز سنتےین ہزار اشعار میں لکھی۔ یہ استاد بول سے ۱۳۰۰ھ میں شائع ہو چکی ہے۔

اٹھویں صدی میں فتن قرأت کے مشہور امام برہان الدین ابراہیم بن عمر الجیری (۴۲۲ھ) نے پورے قرآن کریم کے شان زریل کو ایک طویل حصیدہ میں قلم بند کیا اس کا نام تعریف الماءول فی ترتیب الشرویل ہے۔ علامہ سیوطی نے الاتقان میں اس کے بعض اشعار نقل کیے ہیں تفسیر بن کثیر (۴۳۷ھ) اپنی نوع کی بے نظیر تفسیر بھی، اسی تہذیب میں لکھی گئی۔ حافظ ابن قیم (۴۵۱ھ)

نوزی صدی ہجری میں ہندوستان میں قاضی شہاب الدین دولت آبادی شم الدہلوی (۴۸۴ھ) نے بھرمواج کے نام سے ایک تفسیر د مجلد میں فارسی میں لکھی۔ شیخ علاء الدین علی بن محمد شاہزادی (۴۸۴ھ) نے سلطان روم کے حکم سے فارسی میں ایک تفسیر لکھی۔ علامہ ناصر الدین قراس (۴۸۸۲ھ) نے فتح الرحمن فی تفسیر القرآن عربی نظم میں لکھی۔ طاہشین بن علی الکاشفی (۴۹۰ھ) نے بھی تفسیر حسینی (فارسی) اسی دور میں لکھی۔ یہ تفسیر محمد شاہین دہلي کے ہاں خاصی مقبول رہی ہے۔

دوسری صدی میں علامہ جلال الدین اسیوطی (۴۹۱ھ) نے قرآن کریم کی محدثین کے انداز میں الدر المنشور کے نام سے ایک سہیت مسروط تفسیر لکھی۔ علامہ جلال الدین محلی کی تفسیر کو کمل کیا۔ تفسیر جلال الدین ہے۔ علامہ سیوطی نے الاتقان فی علوم القرآن بھی لکھی۔ ایسی کتاب اب تک قرآن پر نہیں لکھی گئی۔ شیخ زبد الدین

المنزی الشافعی (۵۹۸ھ) نے نظم میں تفسیر قرآن لکھی۔ اس کی تکمیل پر جامع مسجد دمشق میں ایک ثوبی مجلس کا اجتماع کیا گیا۔ ملا ختح اللہ کاشانی (۵۹۸ھ) نے تفسیر سینجع الصادقین لکھی۔ اس کا ایک اختصار خلاصہ لمبیجع کے نام سے کئی دفعہ شائع ہو چکا ہے یہ اشاعتی عقائد کی تفسیریں میں۔

گیارہویں صدی میں قاضی فرواد شرشری (۱۰۱۹ھ) نے تفسیر بیضاوی کا حاشیہ لکھا ہے شیخ زین الدین شیرازی نے تفسیر تضوی فارسی میں لکھی۔ شیخ عبدالحق محدث دہلوی (۱۰۵۲ھ) نے تعلییت الحادی علی تفسیر بیضاوی لکھی۔ شیخ محمد علی بن محمد علیان (۱۰۰۵ھ) نے ضیاء اسیل الی محالم التسلی لکھی تبید محمد بن حسین البینی (۱۰۱۴ھ) نے منتهی الحلام فی شرح آیات الا حکام لکھی۔ حضرت مولانا عبد الحکیم سیاکدنی (۱۰۱۹ھ) نے تفسیر بیضاوی کا حاشیہ لکھا۔ مولانا یعقوب بنیانی (۱۰۱۹ھ) (بریز الخیز المباری فی شرح طحیۃ الجنۃ کے حصہ ہیں) نے بھی بینادی کا ایک حاشیہ لکھا۔ حافظ حسام الدین (۱۰۹۵ھ) نے بھی بینادی کا ایک منفصل حاشیہ تحریر قرایا۔ شیخ شہاب الدین اخناجی (۱۰۰۰ھ) نے بینادی کا منفصل حاشیہ لکھا۔ لاہور کے شیخ منور الدین (۱۰۱۱ھ) نے الدر انظیم فی ترتیب الای و سور القرآن الکریم لکھی۔ تفسیر سحر موافق اسے عربی میں ترجمہ کیا۔ مولانا سید محمد رضوی (۱۰۰۵ھ) نے بادشاہ جہاگیر کے حکم سے قرآن کا فارسی میں ترجمہ کیا۔ شیخ نعمت اللہ فیروز پوری نے بھی قرآن کریم کا فارسی ترجمہ کیا۔ اور علامہ معین الدین کاشمی (۵۹۰ھ) نے ادر علی بن محمد دمشقی (۱۰۰۰ھ) نے بھی قرآن کریم کے فارسی ترجمہ لکھے۔

بازہویں صدی میں شیخ جمال الدین ولد رکن الدین (۱۰۲۳ھ) نے تفسیر مارک، تفسیر بیضاوی اور تفسیر سینی پر حاشیے لکھے۔ شیخ احمد طا جیون (۱۰۱۳ھ) نے تفہیت احمدیہ شیخ اسماعیل حقی (۱۰۱۳ھ) نے تفسیر وحی البیان، سید عبد العتنی الناطی الشافعی (۱۰۱۳ھ) نے المختیر بالحادی فی شرح تفسیر بیضاوی لکھی۔ (ذخیرۃ الموارث فی الدلالۃ علی مواضع الحدیث بھی اسپ کی تالیف ہے) شیخ محمد ناصر الابادی (۱۰۶۲ھ) نے تفسیر احکام القرآن لکھی۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (۱۱۸۶ھ) نے الفوز الکبیری اصول التفسیر اور فتح الرحمن فارسی ترجمہ قرآن کریم لکھا۔ سیحان بن سعید منصور ارشادی الازہری (۱۰۰۰ھ) نے تفسیر جلالین کا حاشیہ جمل لکھا۔ شیخ محمد عمید اللہ مندوی نے تفسیر راشمی سندھی زبان میں لکھی۔ بازہویں صدی میں اردو نے بھی ایک زبان کی شکل اختیار کی اور شاہ صرد اللہ الفشاری سنبھلی (۱۰۸۸ھ) نے پہلا اردو ترجمہ کیا۔

تفیر اور اصول تفسیر کے ان مباحث کے بعد اب ان علمائے اعیان اور مفسرین کو کلام کی خدایت  
جلیلہ کا نہایت نکثر تعارف ہدیہ قارئین ہے جن کے تفسیری لذ خوار کسی ذکری بات میں علم قدرتی کے ہر  
خنفس طالب علم کے لیے بجا طور پر مفید ہیں۔ ان تفسیروں کے مطابع سے تفسیر کوئی عالم مستحب نہیں  
① وہ تفاسیر حزن کا صالحہ ترکیب کلام ادب و عربیت اور سخنی مباحثت کے لحاظ سے بہت عینہ  
ہے۔

## ۱ تفسیر جلال الدین

علامہ جلال الدین محلی اور علامہ جلال الدین سیوطی نے پندرہ پندرہ پاروں کی تفسیر لکھی ہے۔

## ۲ انوار التنزیل معروف بـ تفسیر بیضاوی

قاضی ناصر الدین البغدادی اللہ بن عمر بیضاوی (۹۱۰ھ) صحافی احمد بیان کے بھی امام ہیں۔

## ۳ تفسیر کشاف

جبار اللہ محمد بن عمر زمخشیری (۸۱۵ھ) مفسر کے نظریہ افتزال کی تردید اس کے عاشیہ نقاش  
سے ہو جاتی ہے علامہ زمخشیری عربیت اور لغت کے بھی امام ہیں۔

## ۴ مدارک التنزیل

علامہ نسafi (۱۷۰۱ھ) عقائد کے باب میں بڑی معمد تفسیر ہے۔

## ۵ المفردات

علامہ راغب اصفہانی (۵۰۲ھ) لغات القرآن پر اس سے بڑھ کر کوئی محمد اور مسنند  
کتاب نہیں مصنف کی ایک کتاب تفصیل النشائین بھی ہے۔

## ۶ تفسیر ابوالسعود

قرآن کریم کی بخوبی ترکیبات میں بہت ہی مفید ہے۔  
وہ تفاسیر ہیں کاملاً الفہمی سائل اور استخراج احکام کے سلسلہ میں بہت مفید ہے۔

## ۱ احکام القرآن

امام ابوالبکر احمد بن علی جماض رازی (۴۰۰ھ) تین جلدیں میں ہیں سائل کے ساتھ دلائی  
بھی دینے گئے ہیں جنہیں کلام میں بہت معتمد ہے۔

## ۲ احکام القرآن

علام ابوالبکر بن محمد بن العرنی المالکی الاندلسی (۴۵۵ھ) دو جلدیں میں ہیں بہت بلند پایہ  
کتاب ہے۔ المکاریہ کے مسائل منتقل ہیں۔

## ۳ تفسیرات احمدیہ

ٹلا احمد المسروف بہ ٹلا جیون استاد عالمگیر تالیف (۱۰۵ھ) یہی نسخہ رسول کی  
کتابیۃ الانوار کے مصنف ہیں۔

## ۴ تفسیر منظہری

حضرت قاضی شناز اللہ صاحب پانی پنجابی (۱۲۵۰ھ) اپنے وقت کے امام یہی تھے۔

## ۵ احکام القرآن

باہتمام حکیم الامم حضرت مولانا اشرف علی تھاڑی۔ اسے مولانا انظر احمد عثمانی، منقی محمد شفیع حنفی  
عثمانی، مولانا محمد ادريس کاندھلوی، منقی جمیل احمد تھاڑی اور منقی عبدالشکر ترمذی نے نیزل بنیزل لکھا ہے۔

③ وہ تفاسیر جن کا روایتی سہل و بہت ممتاز ہے ان کے حنفی محدثین کے طرز پر چلتے ہیں۔

## ① تفسیر ابن حجر ریطبری (۱۴۱۰ھ)

یہ بہت سب سو سهل و مفصل تفسیر ہے لغت اور ادبیت پر بھی تحقیقی نظر ہے۔

## ② معالم التشذیل

مجیع استاد حسین بن مسعود بغوثی شافعی (۱۶۵ھ) مشہور محدث گزرنے ہیں۔ ان کی یہ تفسیر  
امم عبد اللہ میں ابن کثیر کے حاشیہ پر بطبع ہے۔

## ③ بحیر محیط

اثیر الدین ابو عبد اللہ محمد بن یوسف بن حیان اندلسی (۳۶۵ھ) محدثانہ طرز پر چلتے ہوئے  
غلط روایات کی خوب تردید کرتے ہیں ادیب اور مسلم بھی ہیں۔

## ④ تفسیر جامع لاحکام القرآن للترطبی (۱۴۰۰ھ)

## ⑤ تفسیر ابن کثیر

حافظ عمامہ الدین ابن کثیر درمشقی (۲۷۰ھ) اسی مصنف نے البدا و النها نامہ تاریخ کی مشہور ترین  
کتاب بھی لکھی ہے۔

## ⑥ تفسیر منظہری

تفہمی شنا، الدر محدث پائی پتی روایت و درایت کا جامع المتراجع ہیں۔ (۱۷۲۵ھ)

## ⑦ تفسیر فیض القدر (فاضی شوکانی) (۱۴۲۵ھ)

ان تفاسیر کی حدیثی روایات محدث ہیں تاہم مسائل مختلف فیہ میں جرح و تعذیل اور اصل کتابوں کی طرف لٹنا چاہیے۔

(۷) وہ تفاسیر جو ایک موضوع پر نہیں کئی کئی موضوعات پر حادی ہیں اور جامع فتحیم تفسیری ذخائر پر مشتمل ہیں۔

① تفسیر ابن جریر

② تفسیر بحر محیط

③ تفسیر کبیر امام فخر الدین رازی (۵۲۶ھ)

④ تفسیر قرطبی (الجامع لاحکام القرآن)

⑤ روح المعانی علام رشہاب الدین محمود آنوسی (۱۲۹۱ھ) کی بنیظیر تفسیر ابتدی روایتی فتحی اور اور کلامی ہر اعتبار سے ایک علمی جامع تفسیری ذخیرہ ہے۔

## ۵۔ اردو تفاسیر

① تفسیر موضع القرآن

حضرت شاہ عبدالقدار محدث دہلویؒ کی یہ نظم قرآنی خدمت مابعد کی تمام اردو تفسیروں کی حل ہے اپنے خصار اور گہرائی میں اپنی مثال آپ ہے۔ ۱۳۴۰ھ

② تفسیر مواہب القرآن

حضرت مولانا امیر علی صاحب جنہوں نے ڈایا اور فتاویٰ عالمگیری کے ترجیح کیے ہیں اُن کی تائیت ہے۔ زیادہ تر ابن حجر اور ابن کثیر کے تراجم پر مشتمل ہے۔ ۱۳۲۸ھ

③ تفسیر فتح المنان

یہ تفسیر عقائد کے نام سے معروف ہے اٹھ محدثوں میں ہے نماہب باطل خاص طور پر اُریوں اور عدیساً یوں کے عقائد و افکار کا تجزیہ کیا ہے۔ اس کے صنف حضرت علام ابو عبد الحق دہلویؒ میں جو اپنے زمانہ کے مشہور محقق ہیں۔ ۱۳۲۵ھ

④ تفسیر الکبر لابن قاسمی اہتم الدین مراد ایاذی (۱۳۱۳ھ) نوجہوں میں لکھی۔

ہندوستان میں تیرہویں صدی میں اردو ایک باتا عادہ زبان بن چکی تھی اس میں متعدد تراجم قرآن اور کیے گئے تراجم علم کے لیے ابھی تک عربی اور فارسی ہی تھی حضرت قاضی شاہ اللہ پانی پتی (۱۷۲۵ھ) نے عربی میں تفسیر مظہری لکھی اور حضرت شاہ عبد العزیز محمدث دہلوی (۱۷۳۹ھ) نے تفسیر فتح العزیز فارسی میں لکھی جوہس کہ اس تفسیر کا بہت سا حصہ اس وقت کے سیاسی انقلاب میں ضائع ہو گیا۔ شیخ محمد بن عبد الوہاب (۱۷۰۶ھ) نے بھی ایک تفسیر لکھی اور سکیم شریف الدین خال دہلوی (۱۷۲۲ھ) نے بھی فارسی میں تفسیر قرآن لکھی۔ علامہ احمد بن محمد الصادقی الماگنی (۱۷۲۱ھ) نے تفسیر حلالین کا ایک حاشیہ لکھا۔ قاضی محمد علی شوکانی زیدی (۱۷۵۰ھ) کی تفسیر فتح القدری بھی اسی دور کی تالیف ہے۔ بھر اسی صدی میں علام ابو الشافعہ شیعہ اللین محمد آؤوسی (۱۷۴۰ھ) کی تفسیر روح المحتان لکھی گئی جو عالمی طبع پر علم تفسیر کا ایک شاہکار ہے جس کی طبع پر علوم کے سارے چھٹے اچھل رہے ہیں۔ محمد تقیٰ کرمانی الملقب محضر علی شاہ (۱۷۱۵ھ) نے بھر الاصرار فارسی میں لکھی۔

ذاب حدیث حسن (۱۷۰۴ھ) نے تفسیر فتح البیان لکھی جو مصر سے دس جلدیں میں شائع ہوئی ہے۔ مولوی محمد حسن بن کرامت علی اصر و ہموی (۱۷۲۳ھ) نے فارسی میں تفسیر معالم الاسرار لکھی۔ سید قطب شہید (۱۷۸۵ھ) نے فضائل القرآن حربی میں لکھی۔ محمد امین بن محمد ارشد شفیقی (۱۷۹۳ھ) نے اخوارہ البیان دس جلدیں میں لکھی۔ شیخ طنطاوی جوہری (۱۷۵۸ھ) کی تفسیر جواہر القرآن۔ شیخ محمد مصطفیٰ المراغی (۱۳۶۷ھ) کی تفسیر مراغی اور مفتی محمد عبده کی تفسیر المنار (جو صرف بارہ پاروں کی ہے) بھی تفسیر میں تیرہویں اور تپوڈہویں صدی میں ہندوستان میں تفسیر پر جو کام ہوا وہ زیادہ اردو میں ہے تفسیر کے طبق کے لیے ہم یہاں بعض تفسیروں کے نام لکھے دیتے ہیں تاہم درست کے وقت وہ انہیں دیکھ سکیں۔

## تیرہویں صدی میں اردو میں تفسیر قرآن کی محنت

- ① شاہ عبد القادر محدث دہلوی (۱۷۳۰ھ) نے تفسیر موضع القرآن لکھی اور قرآن کریم کا چھار رواہ اردو ترجمہ کیا۔
- ② شاہ رضیح الدین (۱۷۳۳ھ) نے قرآن کریم کا لفظی ترجمہ کیا اور الفاظ کی پوری رعایت کی ہے۔

- ۱) قاضی سید نور الحق (۱۲۲۳ھ) نے نواب فیض اللہ غال کی فرمائش پر ترجیح کیا اور تفسیر لکھی۔  
 ۲) شاہ روف احمد رامپوری (۱۲۵۳ھ) خلیفہ شاہ غلام علی نے تفسیر روئی لکھی۔
- ۳) سید ظہیر الدین بگرامی (۱۲۹۰ھ) نے قرآن کریم پر ایک تفسیری مانشی لکھا۔  
 ۴) نواب قطب الدین (۱۲۸۹ھ) صاحب مظاہر حق نے اردو میں جامع التفاسیر چار جلدیں میں لکھی یہ بہی کے حیدری پریس سے شائع ہوئی۔  
 ۵) مولانا کرامت علی جونپوری (۱۲۹۰ھ) کے اردو ترجمے کا نام کو کبیری ہے۔  
 ۶) سید علی مجتبی بن سید دلدار علی (۱۲۹۰ھ) نے توضیح مجتبی فی شیخ کلام اللہ الحکیم لکھی۔  
 ۷) سید عمار علی رئیس سوتی پت (۱۳۰۰ھ) نے تفسیر عمدۃ البیان لکھی۔  
 ۸) نواب صدیق حسن قال (۱۳۰۰ھ) نے ترجمان القرآن بطاائف البیان چار جلدیں میں لکھی۔

### بودھویں صدی میں اردو میں تفسیر قرآن کی محنت

- ۱) مولانا عبد الریسم (۱۳۱۱ھ) نے انقلام التفاسیر سات جلدیں میں لکھی۔  
 ۲) مولانا فیروز دین دسوی (۱۳۱۲ھ) ترجمہ اور حواشی ۱۲۲ صفحات میں لکھے  
 ۳) ڈاکٹر عبدالکریم پیزادی نے ۱۳۱۸ھ میں تفسیر القرآن بالقرآن لکھی۔  
 ۴) مولانا فتح محمد جalandھری نے اپنے ترجمہ قرآن پر تفسیر دریافت لکھی۔  
 ۵) تفسیر حیدری صبح ترجیح ۱۳۲۳ھ میں لکھی گئی۔  
 ۶) مولوی محمد الدین سیرخٹی (۱۳۲۱ھ) نے حدیث التفاسیر ۲، ۶ صفحوں میں لکھی۔  
 ۷) مولوی عبد المقدار بدالیوی (۱۳۲۱ھ) نے تفسیری مانشی آگرہ کے اندری پریس سے شائع یا ہے۔ مؤلف نے ترجمہ بولی عبد النادر کالیا ہے۔  
 ۸) تفسیر شمع المنان المعروف بر تفسیر حنفی از مولانا ابو محمد عبد الحق دہلوی (۱۳۳۵ھ)  
 ۹) تفسیر بیان القرآن

حضرت مولانا اشرف علی حنفی اسکی بیغنی دینی خدمت بارہا زیر طبع سے آرائی ہو چکی ہے تھیں جو عیت اور قرآن کی ترجیحاتی میں اپنی مثال اپ ہے تفسیری فضیلات سے بچتے ہوئے نفس قرآن کا بیان مصنف کا موضوع و مقصد ہے۔ اور بیان القرآن میں اس کا نام ہے۔ (مرحوم ۱۳۶۲)

#### ۱۱) تفسیر فائدۃ القرآن علم شیعہ احمد شافعی

شیخ الہند حضرت مولانا محمد داکسنؒ کے ترجیح قرآن پر نہایت تحقیقی اور فاضلائے حاشیہ ہے جس میں مصنف نے سندروں کو کوزے میں بند کر دیا ہے۔

#### ۱۲) تفسیر معارف القرآن

حضرت مولانا علامہ محمد ادريس کانڈھلویؒ شیخ الحدیث والتفیری رحمۃ اللہ علیہ اور فاضلائے حاشیہ احمد داکنؒ کی تصریحی میں اس کے صاحبزادے مولانا محمد مالک نے مکمل کی ہے۔

#### ۱۳) تفسیر معاف القرآن

حضرت مولانا منظی محمد شیعہ صاحب دیوبندی عثمانی رحمۃ اللہ علیہ ضمیم جلدوں میں ہے۔ بارہا پچھپا چکی ہے۔

#### ۱۴) تفسیر باجدی

مولانا عبدالمجید دریا آدمیؒ کا یہ حاشیہ قرآن بہت سی تحقیقات میں پر مشتمل ہے مغربی مصنفین کے تواجات اور لورپن مقرر ضمین کے جوابات اس تفسیر کے امتیازی ابواب ہیں۔

#### ۱۵) تفسیر شناختی

حضرت مولانا شناختی مرحوم کی تفسیرات جلدوں پر مشتمل ہے اور یوں اور عیا یوں کے مقابلے میں بہت سی تحقیقاتیں اس میں ملتی ہیں جن مصنف اہل حدیث (یا صدر احمد جدید) مسک کے ہیں

#### ۱۶) تفسیر ترجمان القرآن

مولانا الجمال کلام آذلوؒ ادبی اور تاریخی پہلو میں بہت متاز ہے اور نگرو شمور کو بیدار کرتی ہے بعض مقامات بھپور علماء کے نزدیک محل کلام ہیں۔

#### ۱۷) تفسیر واعظ الرحمن

اردو میں یہ سب سے بڑا تفسیری ذخیرہ ہے۔

یہ تفسیر بھی اسی دو سکیں ہیں۔

① تفسیر القرآن سرستیداً احمد خاں

سورہ بنی اسرائیل تک پچھے جلدیں شائع ہیں۔ یہ تفسیر مکمل نہ ہوئی تھی کہ مصنف کا انتقال ہو گیا۔  
مولانا عالیٰ اس تفسیر کی تعریف کرنے کے باوجود جو در لکھتے ہیں کہ ”سرستیدا“ اس تفسیر میں جا بجا ہو گئیں  
کھائی ہیں، ”(حیات جاوید حصہ اول ص ۱۷۸۱ ہرگز)“

۷ تفسیر سرفدی مولوی سرفد شاہ (قادیانی) طبع ۱۹۱۲ء

۸ ترجمہ عبید اللہ حکیم دلوی میں تفسیری نزف طبع ۱۳۲۲ھ شیعیہ پیس لاہور

۹ تفسیر بیان للہاس از نوایج احمد الدین مرسری سات جلدیں ہیں ہے۔

۱۰ سید شریف تیین حیدری ترجمہ تفسیر امامیہ کتب خانہ بمبئی

۱۱ فام فہم تفسیر قرآن خواجہ حسن نخاہی ۱۹۵۳ء میں شائع ہوا۔

۱۲ تفسیر بیان القرآن مولوی محمدی لاہوری پیر و مزا علام احمد قادریانی

۱۳ تفسیر صیری و ترجمہ قرآن مزا بشیر الدین محمد احمد قادریانی

۱۴ تفسیر معارف القرآن فلام احمد پردیز

یہاں تک ہم تے بلاستیا و مسکن ان تالیفات کا ذکر کیا ہے جو قرآن پاک پر ترجمہ یا تفسیر کی صورت میں  
محنت المیال لوگوں نے لکھیں۔ نامناسب مدہور گاہک ہم یہاں اشیعہ تعاویر کا ملیحہ بھی ذکر کریں تاکہ شیدہ  
طلبہ اپنا مسکن معلوم کرنے میں کسی پریشانی کا شکار نہ ہوں۔ ہم سچے ان کی ان تعاویر کا ذکر کریں گے  
جو عربی یا فارسی میں ہیں۔ ازان بعد ان کی اردو تفاویر کا بھی کچھ ذکر کیا جائے گا۔

## شیعہ تفاسیر

---

- ① تفسیر امام حسن عسکری  
منتسب آیات پر مختصر تفسیری کلام ہے، اہل سنت اسے حضرت امام کی تصنیف تسلیم نہیں کرتے  
یہ تفسیر تفسیر حنفی کے حاشیہ پر شائع ہوئی ہے۔
- ② تفسیر علامہ فرات کوئی  
ذرات علامہ حنفی کے دو واسطوں سے استاد ہیں تفسیر فرات قدیمی تفسیر ہے۔
- ③ تفسیر علامہ علی بن ابراہیم حنفی  
مصطفی علامہ کلینی کے اساتذہ کے طبقہ میں شمار ہوتے ہیں۔
- ④ تفسیر مجمع البیان  
علامہ ابو علی طبری حنفی صدی کے مقدمہ عالم ہیں یہ تفسیر ۱۲ جلدیں ہیں ہے۔
- ⑤ تفسیر مندرج الصادقین  
اس سب سط تفسیر کا اختصار خلاصہ المنهج کے نام سے تراجمی حاشیہ کی صورت میں بھی تھا پا ہے۔
- ⑥ تفسیر صافی  
گیارہویں صدی کے مقدمہ عالم ملا فیض کا شانی (۱۲۰۰ھ) کی تالیف ہے۔
- ⑦ تفسیر الشعلین  
عراق اور ایران میں پڑے اعتماد کی نظر سے دیکھی جاتی ہے احادیث کا بڑا ذخیرہ ہے۔
- ⑧ تفسیر لامع التزلیل  
یہ ضخیم تفسیر فارسی میں ہے ہندوستان اور پاکستان میں رائج ہے۔
- ⑨ شریعت رضنی (۱۴۰۰ھ) کی تفسیر علائق التاویل
- ⑩ ابوالسلام محمد بن علی بن ابی حبیر الطوسی (۴۸۰ھ) کی تفسیر تبیان۔
- ۱۱ بکر فضل (۶۴۰ھ) صاحب الطائف التفسیر فارسی میں ہے۔
- ۱۲ تفسیر عباسی سروار محمد عباس خاں کابلی ۱۳۲۳ھ (فارسی میں ہے۔)

## شیعہ ارد و تفاسیر

### ① تفسیر عجمۃ البیان

علامہ سید مبارکی کی یہ ارد و تفسیر سچے پندرہ پندرہ پاروں کی دو جلدیوں میں شائع ہوئی تھی اب یہ پھر دس دس پاروں کی تین جلدیوں میں شائع ہوئی ہے۔

### ② تفسیر طا مقبول (طہوی)

قرآن کے حاشیہ پر مل مقبول دہوی نے قرآن کے متعلق شیعہ نقطۂ نظر کو بہت نمایاں کیا ہے۔ اس سے شیعہ سنتی اختلافات بہت بڑھے ہیں۔ اس کا ضمیر بھی ایک مبرور کتاب ہے اسے خلاف قانون قرار دیا گیا ہوا ہے۔

## قرآن پاک کے فارسی تراجم و تفاسیر

① تفسیر ابن جبیر (۴۲۱ھ) کامضور بن لوح سامانی (۴۲۵ھ) نے صد ایک جماعت سے اس کا فارسی میں ترجمہ کیا۔

② ناصر خرد (۴۸۱ھ) نے قرآن کیم کی ایک مستقل فارسی تفسیر لکھی۔

③ شیخ ظہیر الدین میشائولی (۷۰۵ھ) نے البصار کے نام سے فارسی میں ایک تفسیر لکھی۔

④ قاضی شہاب الدین دولت آبادی (۸۰۰ھ) بھروساج فارسی میں دو جلدیوں میں لکھی۔

⑤ شیخ علاء الدین علی بن محمد شاہزادی (۷۸۵ھ) نے سلطانِ دہم کے حکم سے فارسی میں تفسیر لکھی۔

⑥ ملا سین بن علی الکاشتی (۹۰۶ھ) نے تفسیر حسینی لکھی۔ یہ تفسیر بند دستان میں بھی کافی مقبول رہی ہے۔

⑦ مولانا سید محمد حسنی (۱۰۵۳ھ) نے بادشاہ جہانگیر کے حکم سے قرآن کا فارسی ترجمہ کیا۔ اور تفسیری نوث لکھے۔

⑧ شیخ نعمت السر فروذ پوری (۱۰۷۲ھ) نے فارسی میں ترجمہ قرآن کیا اور ملا مسیح الدین کشمیری (۱۰۸۵ھ) نے اس پر تفسیر لکھی۔

- ۹ شیخ محمد بن جعفر بخاری (۱۱۱۰ھ) نے احمد اہلیت کی روایت سے قرآن کی ایک فارسی تفسیر لکھی۔
- ۱۰ شیخ عبدالراحمن بن کمال الدین (۱۲۵۰ھ) نے بھی فارسی میں ایک تفسیر لکھی۔
- ۱۱ علی بن دشی (۱۲۰۰ھ) نے فارسی میں ترجیح کیا اور منجم خان (۱۲۰۱ھ) نے اس پر تفسیر لکھی۔
- ۱۲ مالک محمد سعید (۱۲۰۸ھ) نے بھی قرآن پاک کا فارسی ترجیح کیا اور مترجموں کے لیے اس کا نام مفاتیح البرکات رکھا۔
- ۱۳ مولانا محمد تقیٰ کرمانی الملقب مظفر علی شاہ (۱۲۱۵ھ) نے فارسی میں تفسیر لکھی۔
- ۱۴ حضرت شاہ عبدالعزیز محمد حدث دہلوی (۱۲۳۹ھ) نے تفسیر فتح العزیز فارسی میں لکھی۔ افسوس کہ اس کا بہت سا حصہ وقت کے سیاسی انقلابات میں ممانع ہو گیا۔
- ۱۵ مولانا محمد سعید مدراسی (۱۲۴۷ھ) نے چار مددوں میں فارسی میں تفسیر لکھی۔
- ۱۶ مولانا محمد حسن بن کلامت علی امردہبی (۱۳۲۲ھ) نے معالم الاسرار کے نام سے فارسی میں ایک تفسیر لکھی۔
- ۱۷ تفسیر فراشتنیں چار مددوں میں ایران سے شائع ہوئی ہے۔
- ۱۸ تفسیر لواسح انتقالی صنیع فارسی تفسیر ہے۔
- ۱۹ حکومت افغانستان کے حکمر سے شیخ الاسلام علام شیراز عدیشانی کی اردو تفسیر کا فارسی میں ترجیح کیا گیا۔ یہ فارسی تفسیر تین مددوں میں حکومت کے انتظام سے شائع کی گئی ہے۔
- ۲۰ تفسیر زادہی صحف پاچھویں صدی کے ہیں۔ ابھی تک یہ تفسیر حصیپ نہیں پائی۔ براچی میں یا صاحب آن الحوم میں اس کا ایک قلمی نسخہ موجود ہے۔

# قرآن کریم کے منظوم تراجم و تفاسیر

الحمد لله وسلام على عباده الالهين اصطفى اما بعد :

نظر اظہار خیال کا ایک دلاؤین پریاریہ بیان ہے اس میں صرف خیالات نہیں واقعات نہیں جذبات بھی بر لئے ہیں مسلمانوں نے قرآن کریم سے صرف عقائد و نظریات اور احکام و واقعات تک داسطہ نہیں رکھا قرآن کریم کو اپنے جذبات میں بھی جگردی ہے اور عقائد و عملیات کا ساز اپنے احسانات لٹھیے پر بھی رکھا ہے مسلمانوں کا یہ جذبہ جب عروج کو پہنچتا ہے تو مومن نماز میں محسوس کرنے لگتا ہے کہ گویا وہ خدا کو دیکھ رہا ہے اور یہ شہر قوس کا کم از کم یہ درجہ صدر دہراتا ہے کہ خدا اسے دیکھ رہا ہے یہ بھی شہر قوس مسلمان کے اسلام میں کیا حسن رہا اسی جذبہ احسان سے اسلام کا فخر آتا ہے اور اسے ہی احسان کہتے ہیں۔

تاریخ میں مومنین کے ان جذبات کی تصور کبھی یوں بھی دکھائی دی کہ مسلمانوں نے تاریخ کے مختلف موقودوں پر قرآن کریم کو منظوم ترجمہ و تفسیر میں اتما ہے جو کی اس مجلس میں ہم ایسے چند نعمانگاروں کا تذکرہ کرتے ہیں جو قرآن کریم کو اس بندباقی انداز سے دل سے لگانے ہوئے تھے یہ حضرت حقیقت میں قرآن کردار دینے ہوئے تھے

ع خدا رحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

(۱) مصر صدیوں سے اسلامی علوم کا گہوارہ چلا گرا ہے اس میں ساقریں صدی میں ایک شاعری المذهب عالم شیخ عبدالعزیز بن احمد الدمری (۶۹۷ھ) نے سادھے تین بہار اشعار میں قرآن کریم کی تفسیر لکھی یہ تفسیر استنبول سے ۱۴۰۰ھ میں شائع ہوئی۔

(۲) پھر انگلی صدی میں فن تقریت کے مشہور امام علامہ بُرهان الدین ابراہیم بن عمر الجیمری (۷۲۸ھ) نے قرآن کریم کی ترتیبِ تزویل کر ایک طریق تصدیق میں قلم بند کیا ہے اس کا نام "تقریب المامل فی ترتیب المزول" ہے اس کے بعض منتخب اشعار تفسیر القرآن میں بھی ملتے ہیں۔

(۳) پھر انگلی صدی میں علامہ ناصر الدین قرقاس (۸۸۷ھ) نے فتح الرحمن فی تفسیر القرآن منظوم لکھی

- ③ پھر اگلی صدی میں شیخ بدر الدین محمد بن رضی الدین الغزی الدمشقی (۹۸۵ھ) نے ایک منظوم تفسیر کھمی۔ اس کی تحریکیں پر جامع مسجد امری دمشق میں ایک بڑی مجلس تنقید کا اہتمام کیا گیا اور اس میں منصف حرم کی بہت زیادہ قدر افزائی کی گئی۔
- ۴ یہے اب ہم اپ کو گیارہویں صدی میں لے چلیں :-
- ۵ شاہ غلام رضا بن شاہ محمد تھیور اللہ آبادی نے (۱۹۷۵ھ) میں پورے قرآن کا فارسی ترجمہ کیا۔
- ۶ پھر مولوی علی اللہ بن مفتی سید احمد علی الحسینی (۱۲۷۹ھ) نے فارسی نظم میں قرآن کیم کی تفسیر کھمی۔
- ۷ قاضی عبدالسلام جایلوی (۷۵۷ھ) نے دو لاکھ اشعار میں ارد ذلنگ میں تفسیر کھمی۔
- ۸ ڈاکٹر عبد الحق بھٹی والی تھم سٹودنٹز منظوم ترجمہ قرآن (اردو میں) روز نامہ جنگ ندنگ میں ہفتہ وار شائع ہو رہا ہے۔
- ۹ ابو زرعہ نے العینہ فی غریب القرآن نظم کی، یہ ابوہیان اندلسی کی کتاب الحجاف الاریب بہافی القرآن من الغریب کا پیرایہ نظم ہے اہل علم میں اس کی بہت قدر دانی رہی ہے۔

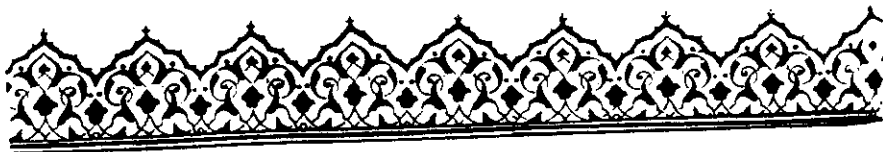
### علاقائی زبانوں میں تفسیر قرآن

- ۱۰ حافظ محمد بارک اللہ کھوڈی نے (۱۳۱۱ھ) نے تفسیر محمدی پنجابی نظم میں سات جلدیں میں کھمی۔
- ۱۱ حافظ محمد ادريس خاں (۱۳۵۸ھ) نے پیشتوں میں تفسیر کشاف کھمی۔
- ۱۲ حضرت مولانا تاج محمد امرودی (۱۳۷۸ھ) نے قرآن مجید کو سندھی میں ترجمہ کیا۔
- ۱۳ تفسیر مظہری کا بیکل میں ترجمہ کیا گیا ہے۔

وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلا خسارا

## علاج بالقرآن

دَائِرَةُ عَلَامَهُ خَالِدِ مُحَمَّدِ دَائِرِ سَكِيرِ اسْلَامِكَ لَكِيَمِيِ نَجَفِ



¶¶

## الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى - اما بعد

یہ صحیح ہے کہ ستین علم کا خزانہ ہوتی ہیں اور انکا مقصد انک کی علی رہنمائی ہوتا ہے - قرآن کریم بھی بطور ایک کتاب کے اپنا ایک مقصد رکھتی ہے یہ اللہ کی کتب ہے اور اس سے ذر رکھنے والوں کیلئے ایک راہ عمل ہے - قرآن کریم میں اسکا تعارف ہدی للمنتقین الذين یوم منون بالغیب سے کرایا گیا ہے لیکن اس سے بھی انکار نہیں ہو سکتا کہ قرآن پاک عجیب شان اعجاز کا حامل ہے - اسکا مجھہ ہونا صرف اسی جست سے نہیں کہ کوئی انک ایسی کتاب نہیں لکھ سکتا بلکہ اسکے اعجاز کی اور بھی متعدد وجوہ ہیں -

(۱) اسکی ابدی حفاظت موجود ہے اور اسکی یہ شان اب تک اپنے اور ہر غیر کے سامنے ہے

(۲) اس سے دلوں پر سکون اترتا ہے اور یہ اسکی علی رہنمائی کی علاوہ اسکی شان ہے اسے جتنی دفعہ پڑھاجائے طبیعت آتاتی نہیں ہر بار یہ ایک تازہ کلام معلوم ہوتا ہے (۳) اسکے کملات صرف اسکے مطالب میں نہیں اسکے قولب بھی اپنے میں وہ شان رکھتے ہیں کہ اسکا بہتر سے بہتر ترجمہ اس شان کا متحمل نہیں ہو سکتا اسی لئے اسکے ترجمہ کو ترجمہ قرآن کہتے ہیں قرآن نہیں کہتے - قرآن وہی ہے جو علی بین میں ہے کسی کو اسکا ترجمہ آئے یا نہ آئے وہ عبلوں میں لئے علی میں ہی پڑے گا اور اسی راہ سے اسکی اللہ کی حضور حاضری ہوگی

اس میں ایک ایسا خفی علم بھی ہے جو اسکے الفاظ میں نہیت پاریک جبراۓ میں لپٹا ہے - چونکہ یہ خداوی کلام ہے بندہ جب اس جست سے پڑھتا ہے تو اسکے الفاظ خداوی کلام کی صورت میں اثر دکھاتے ہیں - خداوی کلام سے تفسیر اور تأشیر کیفیتیں ظاہر ہوتی ہے - دونوں خداوی فعل ہیں جو پڑھنے والے کی زبان سے متصل صدور ہوتے ہیں اور

اپنا اثر دکھلتے ہیں۔ مندرجہ ذیل صورت عمل سامنے رکھئے اور یقین کجھے کہ علم کتاب کی وحیتیں احاطہ انسانی میں نہیں آسکتیں

### زمینِ سمعتی ہے یا زمانہِ سمعتی ہے؟

حضرت سلیمان علیہ السلام نے چہا کہ ملکہ سبکا تخت آنکھا کے سامنے آجائے ایسا تمہی ہو سکتا تھا کہ یا زمینِ سمعت جائے اور وہ تخت بالکل قریب آجائے اور یہاں کے لوگ اسے انھا کر حضرت سلیمان کے سامنے رکھدیں۔ اور یا زندہ سمعت جائے کہ وہاں سے تخت آنے میں گو کتنی مدد گائیں لیکن اس دورانِ زمین کی حرکت کو روک لیا جائے۔ ظاہر ہے کہ نہ زمینِ سمعتی ہے نہ نہل۔ ہم دیکھتے ہیں کہ وہ تخت آنکھ جھکنے میں حضرت سلیمان علیہ السلام کے سامنے تھا۔ وہ تخت کیسے آیا؟ یہ ایک ایسا مخفی علم ہے جو نہ مدد پرستوں کے پاس ہے نہ شناسد انوں کے پاس اور نہ قانون و انوں کے یہاں اسکی رسائی ہے۔ یہ علم کتب کا کوئی ایسا بجا رایہ ہے جس کے پڑھتے ہی اللہ تعالیٰ نہایا حکم صدور کر دتا ہے اور جس کی شکن کن کنک پل بھر میں جمل بٹوٹا ہے اسکے کلام کی تأشیر سے تخت بلیس سلیمان کے پاس آ جاتا ہے یہ جو ہوا خدا کی فعل سے ہوا اور اسکا فعل خود اسکے کلام کا اثر تھا۔

قرآن علم کتب کے ساتھ اس قسم کے اور تصرفات کی بھی تصدیق کرتا ہے اور مسلمانوں کیلئے ضروری ہے کہ وہ علم کتب کی ان تاثیرات پر یقین رکھیں۔ جن تو ایسے کلام خدا کی دی ہوئی قوت سے بذریعہ پرواز بھی کر سکتے ہیں لیکن انہیں جو علم کتب پا جائے لوگوں کو وہ خدا کی قدرت سامنے دکھلاتا ہے۔ قرآن میں ہے

قال عزیزت من الجن انا اتبیک به قبل ان نقوم من مقامک و انی علیه  
القوی عزیز (پ ۱۹ انجل ۳۹)

(ترجمہ) جنون میں سے ایک دیوبھنے لگا میں وہ لائے رہتا ہوں تجھے پہنچ رکھے کہ تو اپنے مقام سے اٹھے اور میں پیش ہوں اس پر نور آور الانتصار

قال الذي عنده علم من الكتاب انا اتبیک به قبل ان يرتد اليك طرفك

فلما راه مستقر اعنه قال هذامن فضل ربی (آیت بمر ۲۰) (ترجمہ) وہ شخص بولا جس کے پاس کتب کا ایک علم تھا میں وہ لائے دیتا ہوں تجھے پھر اسکے کہ پھر آئے تمہاری طرف تمہاری آنکھ پھر جب دیکھا اسکو دھرا ہوا اس کے پاس تو کہا یہ میرے رب کا فضل ہے میرے جانپنے کو کہ میں شکر کرتا ہوں یا ناشکری

### قرآن کا اثر شفاء

علم من الکتب کے اس اثر کے ساتھ قرآن کے اثر شفاء پر بھی غور فرمائیں - قرآن یہ شک کتاب ہدایت ہے اللہ سے ذرنے والوں کیلئے اور یہ ایک علمی رہنمائی ہے - لیکن اسکے ساتھ ساتھ یہ رحمتی بھی ہے اور اس میں شفاء بھی ہے اور شفا کی بھی روحلی بیماریوں سے تخصیص نہیں - قرآن کریم اسے جامع بیراء میں شفاء کہتا ہے اور یہ ہر چیز نے شفاء (روحلی ہو یا جسمی) کا انعام ہے  
وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين الا خسارا (پ ہانی اسرائیل)

(ترجمہ) اور ہم اتارتے ہیں قرآن میں جس سے روگ (بیماری) دفع ہوں اور وہ رحمت ہے مومنین کیلئے اور گناہکاروں کو تو اس سے نقصان ہی پڑھتا ہے  
شیخ الاسلام حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں  
دولوں سے عقائد باللہ اخلاق ذمہد اور شکوہ و شہادت کے روگ مٹ کر صحت بالفی حاصل  
ہوتی ہے بلکہ بسا اوقات اسکی مبارک تاثیر سے بدلتی صحت بھی حاصل کی جاتی ہے جیسا کہ  
روح العالی اور زاد المدد وغیرہ میں اسکا قفسہ اور تجربہ بیان کیا گیا ہے (فائدۃ القرآن ص ۳۷۶

بشارت شفاء سے صحابہ نے کیا سمجھا؟

صحابہ کرام نے قرآن کریم کی اس شفاء کی بشارت سے کیا سمجھا؟ حضرت ابوسعید

الدری کے سامنے ساتھ کے ڈنے کا ایک کیس آیا آپ نے سورہ فاتحہ پڑھ کر اس پر پھوکی اسے صحت ہو گئی بعد میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں یہ واقعہ لیا گیا آپ نے بھی اسکی تصویب فرمائی (دیکھئے صحیح مخارق ج ۲ ص ۵۷۹) نیز صحابہ کرام ساتھ پھوکو یا اس طرح کے جائز کے کاٹے ہوئے شخص پر اسی طرح بھون اور مرگی والے پر یہ سورت پڑھ کر دم کرتے تھے تو مریض تدرست ہو جاتا تھا (تفصیر حقل ج ۲ ص ۵۲)

اس سے پتہ چلتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام قرآن کو بدین اقتدار سے بھی ایک نجف شفاء کجھ تھے اور قرآن پاک سے بھی علم کتب کی ایک نمائیت دور رہی تائیر کا پتہ چلتا ہے  
حضرت عثمان بن ابو العاص کو شدید قسم کا سرور دھماکہ آپ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے آپ نے فرمایا  
امسحه بیسمینک سبع مرات وقل اعوذ بعزہ الله وقدرتہ من شر ما الجد (سند امام احمد ج ۷ اصل ۷۷۷ بہبوب)

(ترجمہ) اپنا دیاں ہاتھ اپنے سر پر سات دفعہ پھیر اور یہ کلمات پڑھ۔۔۔ میں نے پڑھے اور اللہ نے میرا درد دور کر دیا آپ کہتے ہیں کہ پھر میں ہمیشہ اپنے گمراوں کو اور دوسروں کو اسکا سبق دیتا رہا ہوں  
خلاف این قسم رحمہ اللہ سے بھی سن لجھتے۔۔۔ فرماتے ہیں کہ مکہ مکر کے میں رہائش کے دوران مجھ پر ایک ایسا وقت بھی آیا کہ میں بیمار ہو گیا اور طبیب و علاج کچھ میسر نہ آیا چنانچہ آب زمزم پر سورہ فاتحہ دم کر کے اس سے علاج کا کرتا اور بار بار اس پر (سورہ فاتحہ) پڑھتا پھر اسے پی لیتا مجھے اس سے شفائے کامل نصیب ہوئی اسکے بعد تو میں زیادہ تر امراض میں اسی سے علاج کرنے لگا اور خوب فائدہ حاصل کیا (زاد العادج ج ۳ ص ۳۲۳ اردو)

اسکا یہ مطلب نہیں کہ اسلام میں دوسرے طرق علاج سے صرف نظر کی تعلیم دی گئی ہے۔ ایسا نہیں ہے خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی کئی دفعہ مختلف امراض کیلئے مختلف نئے تجویز فرمائے۔ بعض ایم بی بی ایس (M.B.B.S) ڈاکٹروں نے بھی

طلب بھی کے ان نجوم سے فائدہ پانے کی شلوت دی ہے۔ ہم اس وقت صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ جس طرح علاج کے کئی طریقے ہیں۔ الیو پیٹسٹی - یوٹنی - ویدک - ہومو پیٹسٹی - سویوں کے ذریعہ چینی علاج۔ اسی طرح علاج بالقرآن بھی ایک روحانی طریق علاج ہے جسے محبوب کرام نے مختلف موقع پر اختیار فرمایا اور پھر سب لوگوں نے اسکی جل تاشیر دیکھی۔ اسکا عمل پیچک خفی ہے کہ قرآن کریم کی آیات یا برکت کے ہلمت کس تخلی ہجرائے میں اپنا عمل کرتے ہیں لیکن اسکی تاشیر جل ہے اور ہم نے کہی دندہ دیکھا ہے کہ بعض غیر مسلم بھی مسلمانوں کی طرف علاج بالقرآن کیلئے رجوع کرتے ہیں۔

### خلوند بیوی میں تفریق پیدا کرنے کا سفلی عمل

قرآن کریم نے ایک ایسے سفلی عمل کی بھی خبر دی ہے جس کے ذریعہ بد طینت لوگ دسرے لوگوں کو نقصان پہنچاتے ہیں قرآن نے جلوہ کے اس عمل کو کفر نہ سراہا ہے۔ اب اس کا رخانہ اسباب میں ایسے علم کو بھی ایک راہ می ہوئی ہے جس کے ذریعہ بد کار اگ خلوند اور بیوی میں تفریق پیدا کر سکیں تو نیک انسانوں کے پاس بھی تو کوئی ایسا نوری علم ہونا چاہئے جس کے ذریعہ وہ انسانوں میں شفا اور رحمت کے پھریے پھر اسکیں۔ نیک مسلمانوں کے پاس ایسا روحانی عمل علاج بالقرآن ہے جس سے نورانیت پھیلتی ہے اور سفلی عمل کے اندر ہر بے چھٹ جلتے ہیں۔

حضرت امام محمد روایت کرتے ہیں کہ ایک دن حضرت ابو بکر صدیقؓ امام المومنین حضرت عائشۃؓ کے پاس آئے آپ پیار تھیں اور ایک یہودی عورت آپ کو دم کر رہی تھی آپ نے فرمایا

فقال لرقيها بكتاب الله قال محمد وبهذا ناخذ لاباس بالرقى بما كان فى  
اقرآن وما كان من ذكر الله (موطأ امام محمد بن إسماعيل ۳۷۵)

(ترجمہ) میں اسے (یعنی حضرت عائشۃؓ کو) قرآن پڑھ کر دم کرتا ہوں امام محمد کرتے ہیں کہ ہمارا فتویٰ یہی ہے کہ قرآن اور جو کلام اللہ کے ذکر پر مشتمل ہو اس سے دم کرنے

میں کوئی حرج نہیں ہے

امام محمد نے اس حدیث پر جو دم کے جواز کا فتویٰ دیا ہے اس سے پتہ چلتا ہے کہ یہ مل کتب اللہ سے مراد قرآن ہے تو رات نہیں ورنہ ترجمہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آپ نے اس یہودی عورت سے کہا کہ اور دموم کو چھوڑ تو رات سے دم کر۔ امام محمد کا یہ مصراحت سے قرآن کا لفظ لکھنا بتلاتا ہے کہ اسکے ہاں حضرت ابو بکر علانج یا قرآن کا یہ سبق دے رہے تھے اور آپ خود دم کر رہے تھے

### سانپ کے ڈسے کا قرآن سے علاج

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعض صحابہ ایک سفر نکلے وہ ایک قبیلے کے ہاں گئے انہوں نے انکو مملک نہ بنا لیا (اس بے قدری کا نتیجہ یہ تھا) کہ انکے سردار کو ساتھ نے کاٹ لیا اور کسی طرح اسکا علاج نہ ہو پہلا انہوں نے اب ان قافلہ والوں سے پوچھا کیا تمہارے ہاں اسکا کوئی چارا ہو سکے گا صحابہ نے کہا ہاں لیکن اس پر انہیں فیض ادا کرنی ہو گی اسی بکریوں پر بات طے پائی انہوں نے سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کیا اسے آرام آہیا انہوں نے طے کردہ فیض ادا کی دم کرنے والے نے کہا کہ ہم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھنے بغیر باہم تقسیم نہیں کرتے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے انہوں نے پوچھا تو آپ نے انہیں اسکے بات لینے کی اجازت مرحمت فرمادی (دیکھئے صحیح بخاری ج ۳۰۲۱ - ح ۲۴۵۵)

امام بخاری نے ان روایات پر اس طرح باب بندھے ہیں - باب الرفقی بالقرآن والمعوذات - باب الرقی بفاتحہ الكتاب - باب الشرط فی الرقیہ بقطیع من الغنم - باب رقیہ العین - باب رقیہ الحیہ والعقرب - باب رقیہ النبی - باب التفت فی الرقیہ وغيرہا من الابواب -

ان سے پتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بنی نویں انہاں کی رہنمائی کے علاوہ بدفی شفا کی بھی تائیر رکھی ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام قرآن کریم اور دوسرے مبارک کلمات سے مریضوں کا علاج کرتے رہے ہیں - صحیح مسلم ج ۲

ص ۲۲۲ پر باب بندھا ہے جو اخذ الاجرہ علی الرقیبہ بالقرآن والاذکار اور اس میں وہ حدیث موجود ہے جس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کرنے والے سے خود اپنے لئے بھی حصہ مانگا۔ اس سے پتہ چلا کہ دم اور تعویذ پر لیا مل اسی طرح پاک و حلال ہے جس طرح ڈاکٹروں اور حکیموں کیلئے علاج کرنے پر اجرت لیتی جائز ہے دم اور تعویذ بھی تو آخر ایک طریق علاج ہے،

### علی الاطلاق قرآن سے علاج

حضرت علی الرقیبہ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا خیر الدواء القرآن (سنن ابن ماجہ ص ۲۵۰) (ترجمہ) بہترین دوا قرآن ہے اس میں دوسرے طریق علاج سے ہٹالا مقصود نہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود بھی کئی موقع پر مختلف ادویات تجویز فرمائیں لیکن خیر الدواء قرآن کریم کو فرمایا جو سینکڑوں روحلن اور بدین امراض کا روحلنی علاج ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا علیکم بالشفاء من العسل والقرآن (رواہ ابن ماجہ)

اس میں آپ نے دوا اور دم دونوں سے علاج کی تکلیم دی ہے حضرت شیخ عبدالحق

حدیث راوی (۱۰۵۲ھ) لکھتے ہیں

اعظم رحمہا قرآن عظیم است و افضل آن سورہ فاتحہ است و قرات معوذین و آیہ الکری و آیا تیک مشتعل اندر بر معنی استعلادہ (اشع المعلاد)

(ترجمہ) سب سے برا دم قرآن کریم ہے اور اس میں افضل سورہ فاتحہ اور آخری دو سورتیں اور آیت الکری ہیں اور وہ آیات بھی جو استعلادہ کے معنی پر مشتعل ہیں ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ یہاں تھے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم آپ کی عیادت کیلئے تشریف لائے آپ نے فرمایا

الا رقیبک بر قیبہ جاء نبی بها جبرئیل (سنن ابن ماجہ ص ۲۵)

(ترجمہ) کیا میں تھے وہ دم نہ کروں جو جبرئیل میرے پاس لائے ہیں

آپ نے کہاں میرے مل باپ آپ پر قربان ہوں کیوں نہیں۔ آپ نے پھر تین بار

یہ کلمات پڑھئے

بسم الله لرقيك والله يشفيك من كل داء فيك من شر النفثت فى  
العقد ومن شر حاسد اذا حسد  
حضرت شيخ عبد الغنى الجدوى انجح الحاج مىں لکھتے ہیں

خير الدواء القرآن كونه خير الدواء للتتنزيل وتنزل من القرآن ماهو  
شفاء ورحمة للمؤمنين بل فى كل سورة لو آيه شفاء ورحمة مملوء  
ومشحون كما قال المخبر الصادق فى فضائل الفاتحة انه دواء من كل داء  
على ان فى كل لفظ وحرف منه شفاء لكل داء ظابرا وباطنا حسيا او  
معنويا تعجز فى تحرير فضائلها الا قلام (ماشية سنن ابن ماجه ص ۲۵)

(ترجمہ) بہترین دوا قرآن ہے اسکا خیر الدواء ہوتا قرآن کریم کی آیت شفاء کے بالکل  
مطابق ہے بلکہ اسکی تو ہر سورت میں اور ایک ایک آیت میں شفاء ہے اور بھرپور  
رحمت ہے جیسا کچھ خبر دینے والے ہمارے آقانے سورہ فاتحہ کے فضائل میں فرمایا ہے  
کہ یہ ہر مرض کا علاج ہے بلکہ اسکے ہر لفظ اور ہر حرف میں شفا ہے ہر مرض کی خواہ  
وہ ظاہری ہوں یا باطنی - حسی ہوں یا معنوی - قلم اسکے فضائل لکھنے سے عاجز آرہے  
ہیں

جن مرضوں پر جلوہ کا عمل ہو یا ان پر جنت کا اثر ہو

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر جلوہ کا اثر تھا اور پھوک لگانے والوں نے اس پر جلوہ کی  
گریہن باندھیں تھیں اللہ تعالیٰ نے ان اثرات کے ازالہ کیلئے موزعین (قل اعوذ  
برب الفلق - لور قل اعوذ بر رب الناس) اتاریں اس سے معلوم ہوا اللہ جو  
امراض جلوہ کے عمل سے ہوں علاج بالقرآن سے انکا ازالہ بھی ہو سکتا ہے - یہود جلوہ  
کے عمل میں بہت طلاق تھے

حضرت کعب بن ابی زید انسی سے نکل کر صرف اسلام میں آئے تھے اسلئے انکے خلاف انکی  
جلوہ کی کوششیں بہت سخت تھیں انکا اپنا عمل بھی بہت تیز تھا سو یہود کا ان پر کچھ اڑ

نہ ہو سکا وہ آپ کی شکل مسخ کرنے کے درپیے تھے۔ آپ فرماتے ہیں  
 لولا کلمات اقولهن لجعلتني اليهود حمارا (موطا امام مالک ص)  
 (ترجمہ) اگر وہ کلمے میرے پاس نہ ہوتے جنہیں میں پڑھتا ہوں تو یہود بھجے گدھے کی  
 صورت میں ڈھلن دیتے  
 پھر آپ نے وہ کلمات بیان بھی کر دئے اس سے پتہ چلتا ہے کہ بڑے سے بڑے جلوہ کا  
 علاج بھی اللہ تعالیٰ کے پاک کلمات سے ہو سکتا ہے  
 حضرت مسیح بن سعید کہتے ہیں کہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معراج کی رات ایک  
 برا دیو نظر آیا گوا اسکے ہاتھ میں آگ کا شعلہ تھا حضرت جبریل علیہ السلام نے پھر آپ  
 کو کچھ کلمات بتائے کہ اُنکے پڑھنے سے اس جن کا یہ شعلہ بجھ جائے گا وہ کلمات یہ  
 تھے

اعوذ بوجه الله الكريم وبكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر  
 ولا فجر من شر ما ينزل من السماء ومن شر ما يعرج فيها وشر ما ذراء من  
 الأرض وشر ما يخرج منها ومن فتن الليل والنهر ومن طوارق الليل  
 والنهر لا طارقا يطرق بخير يار حمن (رواہ مالک ص ۳۷۷)

(ترجمہ) میں اللہ کریم کی پناہ میں آتا ہوں اور اللہ کے ان کامل کلمات کی جن سے کسی  
 نیک وبد کو مخلصی نہیں اس شر سے جو آسمان سے اترتا ہے اور جو اس میں چڑھتا ہے  
 اور اس سے جو زمین نے اکھیا اور اس سے جو زمین نے اکھا اور رات اور دن کے  
 قتوں سے گمر وہی وارد جو خیر سے گذر جائے اے رحم کرنے والے  
 سنن نسائی کی ایک روایت سے پتہ چلتا ہے کہ جب آپ نے یہ کلمات پڑھے تو وہ دیو  
 سکر گیا اور آگ کا شعلہ بجھ گیا  
 اس سے پتہ چلتا ہے کہ اللہ کے پاک اور طیب کلمات کو جلوہ اور جنت کے اثرات رفع  
 کرنے میں خاص دخل ہے

بالغی انداز میں آنے والے سفلی اثرات وہ جادو سے ہوں یا جنات سے - یا اچانک ہونے والے خطرناک واقعات جیسے سانپ کا یا بچوں کا ڈسنا یا اچانک کسی دبکا آتا ان سب کے دفعے میں پاک کلمات کی روحلی تاثیر اور علاج بالقرآن زیادہ مفید ہے رہے وہ امراض جو اخلاط قاسمه کے سبب سے یا غذا کی بے اعتدالی سے پیدا ہوتے ہیں انکا ازالہ مناسب دواوں سے کیا جائے گو ان میں بھی برکات ایسے اور کلمات قدسیہ سے استفادہ کیا جاسکتا ہے البتہ ان روحلی اعمال کیلئے کچھ شرائط ہیں جنکی پاسداری ضروری ہے۔ شیخ الحدیثین حضرت علامہ بدرا الدین الصینی (۸۵۵ھ) لکھتے ہیں

ان الرقی یکرہ منها ماکان بغیر اللسان العربی وغیر اسماء الله تعالیٰ وصفاته وکلامه قی کتبہ المتنزلہ وان یعتقد ان الرقیہ نافعہ لامحالہ فیتکل عليها واباها (عمده القاری ج ۱۱ ص ۳۲۲)

(ترجمہ) دم وہی کروہ ہے جو عربی الفاظ کے بغیر ہو اور اللہ تعالیٰ کے ناموں اور اسکی منات اور اسکے کلام سے جو اسکی تازل کردہ کتابوں میں ہے نہ ہو اور یہ کہ وہ اعتقاد رکھے کہ دم ضرور ہی اثر دکھائے گا اور وہ اس پر بھروسہ کئے رہے علامہ عبد الرؤوف متوالی جامع صغير کی شرح میں لکھتے ہیں

لکن مع الاخلاص وفراغ القلب من الانغيار واقباله على الله بكليته وعدم تناول الحرام وعدم آثام واستبلاء الغفلة على القلب فقراءه من هذا حاله مبرى الامراض وان اعيت الاطباء (فیض القدری شرح جامع صغير ج ۲ ص ۵۶۳)

(ترجمہ) شرط یہ ہے کہ اخلاص ہو یعنی دل کو غیروں سے فارغ اور خلی کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف پورے طور پر توجہ کے ساتھ ہو جرام کا تناول اور محاصی میں ابتلاء نہ ہو اور قلب پر غفلت کا غلبہ نہ ہو جس کا یہ حال ہو گا اسکی قرات جملہ امراض سے شفاء بخشنے والی ہے اگرچہ ان امراض کے علاج سے اطباء عاجز آپکے ہوں

پسے کپڑوں میں باریک روحلی اثرات

آپ نے دیکھا ہو گا کہ بسا اوقات علاج بالقرآن کرنے والے مرض کی صحیح تشخیص کیلئے پہنچا کرٹا جو بدن سے لگا ہو اس فن کے ماہرین اس سے بھی مرض کے اثرات معلوم کرتے ہیں اسے بعض اوقات ایک ظاہری عمل کہہ کر لوگ اہمیت نہیں دیتے لیکن قرآن کرم کا جب یہ واقعہ سامنے آتا ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے بھائیوں کو اپنی قیمتی اور کما تھا کہ اسے میرے والد کے چہرے پر ڈال دیتا۔ حضرت یعقوب علیہ السلام کو اس سے سالم ہا سل کے نجھڑے بیٹے کی خوشبو آنکی اور انکی بیٹائی لوٹ آئی۔ سو اس باریک سلسلہ اسباب کو صرف وہی بوگ جان سکتے ہیں جو اس لائن سے مناسبت رکھتے ہوں دوسروں کو اسے محض ایک دل گلی نہ سمجھنا چاہئے ہمیں اس سے انکار نہیں کہ ہر لفظ کے وہی معنی ہیں جن کیلئے لغت میں اسکی وضع ہوئی لیکن ہم اس سے بھی انکار نہیں کر سکتے کہ انہی الفاظ کو جب کوڈ پیرائے (باہم اشارے کی حیثیت) میں استعمال کرتے ہیں تو اس میں اسکا ایک باطنی پیرایہ مراد ہوتا ہے جس پر اسکی دلالت لفظی نہیں ہوتی۔ ممکن ہے کہ قرآن کرم کے ہر ہر لفظ کا ایک ظہر ہو اور ایک بطن۔ اسکی لفظی دلالت اسکے ظاہر سے ہو اور اسکی اثری سرایت اسکے بطن سے ہو۔

حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا لکل آیہ منها ظہر و بطن (صحیح ابن حبان حدیث ۲۷۷ مجھ الزوائد ج ۷ ص ۱۵۲) (ترجمہ) قرآن کرم کی ایک ایک آیت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے ظاہر سے مراد اسکی عبارت اور اسکا حکم ہے یہ اسکا علمی اثر ہے اور بطن سے مراد اسکا اندر وہی اثر ہے جو بسا اوقات کئی حقائق کا پتہ رہتا ہے اور بعض مرتبہ بڑے بڑے صد مولوں کو روکتا ہے اس میں وہ معنی مراد نہیں ہوتے جن کیلئے بات کسی گئی اور الفاظ وضع ہوئے بلکہ یہ ان الفاظ کے باطنی پیرائے ہیں جو آیت کے معنی مذکور کے امثال کی طرف راجع ہو رہے ہیں اور ان حقائق کا روشنی اثر پھر بڑے بڑے صد مولوں کا مقابلہ کر لیتا ہے

مثلاً یعنی۔ سورہ کعبت میں اصحاب کعبت کے چند خرق عادت امور کا تذکرہ ہے اس میں حضرت خضر کے کچھ اسرار علم بھی مذکور ہیں ان آیات کا ظاہر خدا کی قدرت کا بیان

اور اسکے کچھ بندوں کا امتحان ہے مگر ان آیات کا باطن استدرج کے خرق علوت امور اور اسکے پوشیدہ پسلوں کا سد باب ہے۔ سو جو غلص سورہ کفت پڑھے گا اس کے باطنی میڑائے اس سے دجل کے فتنہ اور اسکے خرق علوت استدرجات کو روکیں گے۔ حضرت نواس بن سعینؓ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دجل کے ذکر میں فرمایا

فمن ادرک منکم فلیقراہ علیہ فوائح سورہ الکھف (صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۹۱)  
(ترجمہ) تم میں سے جو اسے پائے اسے چاہئے کہ اس پر سورہ کفت کے فوائح (یعنی ابتدائی آیات) پڑھ دے

فوائح سورہ کفت میں جو مضمون مذکور ہے وہ ان آیات کا نظر ہے اور جو روحی اثر ان میں منظوی ہے وہ آئندہ کے استدرجاتی فتوؤں کا سد باب ہے۔ قرآن بے شک ایک راہ عمل ہے لیکن اللہ کا کلام ہونے کے پھلو سے اس میں زمین و آسمان ہلا دینے تک کی اثرات ہیں جو عارفین ان اثرات کو پہچان لیتے ہیں وہی اسکے باطنی اثرات کی خبر دے سکتے ہیں۔ حضرت ابوالدرداءؓ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا من حفظ عشر آیات من اول سورہ الکھف عصم من الدجال (رواه مسلم محفوظ ص ۱۸۵)

(ترجمہ) جس نے سورہ کفت کی پہلی دس آیتوں کا وظیفہ کیا وہ دجل کے فتنہ سے بچا رہا

اگر قرآن کی تائیر اس طرح ظاہر ہوتی کہ پھاڑ اس سے چلنے لگتے۔ اس سے زمین کے قطعات بنتے اور مردے اس سے بول پڑتے تو یہ سب کام اللہ کے ہاتھ میں ہیں وہ کتاب سے ایسے اثرات بھی دکھا سکتا ہے لیکن اس نے چلا کہ قرآن مجید ان چند ظاہری عجائب سے بالا رہ کر پوری دنیا کو تغیر کرنے کی تائیر دکھلوے اور وہ اس نے دکھلوی

ولوان قرآن سیرت به الجبال لو قطعت به الارض لو كلم به الموتى بل لله الامر جميعا (پ ۳۱ الرعد)

(ترجمہ) اور اگر قرآن ہوتا کہ چیزیں اس سے پھاڑ یا ٹکڑے ہووے اس سے زمین یا

بول اٹھیں اس سے مردے تو کیا ہوتا بلکہ یہ سب کام اللہ کے ہاتھ میں ہیں  
شیخ الاسلام حضرت علامہ شیر احمد عثمان رحمہ اللہ تکریتے ہیں

یعنی اگر کوئی ایسی کتاب اپناری جاتی جس سے تمہارے یہ فرمائش نشان پورے ہو جاتے تو  
وہ بھر قرآن کے اور کوئی ہو سکتی تھی۔ یہی قرآن ہے جس نے روحلنی طور پر پہاڑوں  
کی طرح جتے ہوئے لوگوں کو انکی جگہ سے ہٹایا قلوب نبی آدم کی زمینوں کو چھاڑ کر  
سرفت الہی کے چشمے جا ری کر دئے۔ وصول الی اللہ کے رستے رسولوں کی منتوں میں ملے  
کراوئے مردہ قوموں اور ملوؤں میں لبڑی زندگی کی روح پھونک دی جب ایسے قرآن  
سے تم کو شفاء و پرداخت نصیب نہ ہوئی تو فرض کرو تمہاری طلب کے موافق اگر یہ  
قرآن مل دی اور حسی طور پر وہ سب چیزیں ذکھلاندا جنکی فرمائش کرتے ہو تب بھی کیا امید  
ہے کہ تم ایمان لے آو (فواز الرقرآن)

اس سے پہلے چلا کہ ایک کتب سے ایسی ملودی اور حسی تاثیرات دکھانا خدا کی قدرت میں  
ہے اور اس نے اس سے بڑھ کر اس کتاب کی سریع روحلنی تاثیرات دکھائیں مگر ایسے  
اثرات پر بھر آخرت کا سورتاً متوقع نہ تھا تاہم ایک کتاب کے ایسے اثرات سے انکار  
نہیں کیا جاسکتا

### ایک سوال اور اسکا جواب

جب ہر بیماری کی کوئی نہ کوئی دوا ہے تو اس دوا کو چھوڑ کر آیات سے علاج کرنا اور حرک کلمات  
پڑھ کر دم کرنا کیا نظرت سے اخراج نہیں حضرت جابر تکریتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا

لکل داء دواء فادا احصبت دواء الداء برء باذن الله تعالى (رواه احمد ج ۵ ص ۹۳)  
()

(ترجمہ) ہر بیماری کیلئے کوئی دوا ہے جب تھجے کسی بیماری کی دوا ملے تو اس سے  
تند رستی ہو گی اللہ کے حکم سے  
الجواب - دوا صحیت کیلئے اصل نہیں صحیت کیلئے اصل چیزوں کی ہے اگر یہ اون دوا

سے متعلق ہو سکا ہے تو کلمات مبارکہ سے متعلق کیوں نہیں ہو سکتا اللہ تعالیٰ نے اپنے بعض کلمات میں بھی بڑی گری تأشیر رکھی ہے اور ان کلمات کی تأشیر اور اس سے علاج ہو سکنے پر امت کا اجماع ہے سو اسکے ذریعہ علاج نہ ہو سکنے پر کسی کا اختلاف ہے اور نہ ہی اسکی تأشیرات میں کوئی شبہ ہے

تاہم اس روحلنی علاج کے باعث غصی علاج سے بے پرواہنا درست نہیں اور دعا اور دوا کے جمع ہونے میں کوئی فتح نہیں - لیکن وہ بیماریاں جو اخلاط فاسدہ کے باعث نہ ہوں وہ علاج بالقرآن سے ہی درست ہوتی ہیں اور وہ پاک اور طیب کلمات جو کو قرآن کے نہیں مگر احادیث میں ان سے دم کرنے کی تائید وارد ہوتی وہ بھی سب علاج بالقرآن کے حکم میں داخل ہیں

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جو باطل کا ہر ظلم توڑنے اور انسانی وابھ سے ہر دہم کو دور کرنے کیلئے تشریف لائے تھے آپ کا پاک کلمات کے دم اور پھونک کو بلقی رکھنا بتلاتا ہے کہ ان دلوں کی تأشیر اور علاج بالقرآن میں ہرگز کسی دہم کو دخل نہیں - یہ وہ راہ علاج ہے جسے اس دور کے پاکیزہ دل انسانوں نے بھی اختیار کیا تھا

## دم اور تعویذ میں فرق

بعض مرتبہ طلبہ میں یہ سوال المحتا ہے کہ دم میں اور تعویذ میں کیا فرق ہے سو یاد رکھئے کہ ان میں وہی فرق ہے جو کلام الہی اور کتاب میں ہے قرآن کریم لکھا جا رہا ہے اور کلام اللہ پڑھا جا رہا ہے یہ کتاب اللہ ہے - جس طرح ہم کلام اللہ کی عزت کرتے ہیں پاک ہونے کی حالت میں اسے زبان پر نہیں لاتے ہیں قرآن کریم کتاب کی صورت میں ہے تو اسے چھو بھی نہیں سکتے - اگر یہ لکھا ہوا قرآن واجب الاحترام نہ ہوتا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یہ نہ فرماتے کہ جب تم دشمن کے علاقے میں جلو تو لکھا ہوا قرآن (مسحہ) وہاں نہ لے جلو کیسیں وہ دشمن کے ہاتھ لگے اور وہ اسکی بے احترامی کریں - علاج بالقرآن دم سے ہو سکتا ہے تو لکھے ہوئے پاک اور طیب کلمات سے کیوں نہیں ہو سکتا وہاں بھی اس میں تأشیر اذن الہی سے آتی ہے اور تعویذ میں بھی

حروف و کلمات موثر بالذات نہیں۔ اثر خدا کی طرف سے آتا ہے جب وہ چاہے۔ رہا پاک کلمت کو حروف میں لکھنا تو اس میں ناجائز ہونے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ان کلمات اور آیات پر دلالت لفظی ہوتی ہے وہ صورت ہے جو ہمیں عیناً (کھلی ہوئی) نظر آتی ہے اور دلالت و ضمی ہوتی ہے ان کلمات کے حروف ابجر ہیں اور ان میں بھی اثر خدا کی طرف سے ہی آتا ہے۔ یہ حروف بالذات کوئی اثر نہیں رکھتے

### تعویذ میں روحانی اثرات

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص اپنی نید میں گھر جائے اسے چاہئے کہ وہ یہ کلمات پڑھے  
اعوذ بكلمات الله النامات من غضبه وعاقباه وشر عباده ومن همزات الشياطين وان يحضرهن  
تو وہ خواب اسے ہرگز نعقلن نہ دے گا۔ آپ کے پوتے کہتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ کی اولاد میں جو بلغ ہو جاتا آپ اسے یہ کلمات سکھلوتی ہے اور جو بلغ ہوتا آپ اسکے گلے میں یہ دعا کر لٹکاتے تھے  
وكان عبد الله بن عمر و يعلمهها من بلغ من ولده ومن لم يبلغ منهم كتبها  
ففي صك ثم علقها في عنقه رواه ابو داود والترمذى (مخطوط ص ۲۷)

اس سے معلوم ہوا کہ کلام پاک کا پڑھنا اور کلمات مبارکہ تعویذ لکھننا اور اسے بدن سے پاٹھنا دونوں عمل جائز ہیں اگر ان تعویذات کا لکھنا اور گلے میں لکھنا ناجائز ہوتا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جلیل القدر محلی کبھی اپنے بچوں کے گلے میں تعویذ نہ ڈالتے

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے اس عمل سے یہ بھی پیدا ہے کہ آپ تعویذات کے اثر کے قائل تھے جبی تو آپ نے تعویذ لکھا اور اسے اپنے بچوں کے گلے میں ڈالا یہ کلمات کوئی روحانی تاثیر نہ دیتے تو آپ ہی تلاسمیں کیا صحابی رسول ایسا عمل کرتے؟  
ہل اس تاثیر میں اذن اللہ کو شرط جاتا ضروری ہے

محدث مأة وہم حضرت ملا علی قاری (۱۴۶۲) اس حدیث پر لکھتے ہیں کہ  
وہذا اصل فی تعلیق التعویذات التی فیها اسماء اللہ تعالیٰ (مرقات ج ۵  
ص ۲۲۶)

اس سے واضح ہوتا ہے کہ وہ تعویذات جو اسلامیہ اور کلمات مبارکہ پر مشتمل ہوں  
اپنے اندر ایک روحانی اثر رکھتے ہیں اور اس سے مرضیوں کا علاج کرنا علاج بالقرآن ہی  
ہے - ہل وہ تعویذات جو شرکیہ الفاظ پر مشتمل ہوں انکی قطعاً اجازت نہیں - جن  
روایات میں تمام اور رقی کو شرک کہا گیا ہے اس سے مراد اسی قسم کے دم اور تعویذ  
ہیں جن میں شرکیہ الفاظ واعمل کا دخل پایا جائے تمام میں الف لام انہی کیلئے ہے -  
اور جو دم اور تعویذ اس سے خلل ہوں انکا استعمال جائز ہے اور اسکے روحلانی اثرات  
ٹایب ہیں - حضرت عوف بن مالک کہتے ہیں کہ ہم دور جاہلیت میں دم کیا کرتے تھے  
ہم نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بابت پوچھا تو آپ نے ارشاد فرمایا  
اعرضوا علی رفاقکم لاباس بالرقی مالم یکن فیه شرک (رواه سلم محفوظ فی  
(۳۲۸)

(ترجمہ) مجھے اپنے دم پتوں ان دموں میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ ان میں کوئی کلمہ  
شرک نہ ہو  
اس سے پتہ چلتا ہے کہ دم اور تعویذ میں اصل وجہ منع کفر و شرک ہے جب یہ نہ ہو تو  
وہ دم اور تعویذ جائز ہیں - علامہ شوکلی ابن ارسلان سے نقل کرتے ہیں کہ  
قال ابن ارسلان فالظاهر ان هنزا جائز لا اعرف الا ماینفعه فی الشرع (فتاوی الال حديث ج ۱ ص ۱۹۳)

ابن ارسلان کہتے ہیں کہ یہ جائز ہیں شریعت میں اسکے منع کی کوئی دلیل  
میں نہیں جانتا  
شفاعة بنت عبداللہ سے روایت ہے کہ میں ام المؤمنین حضرت خدیث کے پاس بیٹھی تھی  
کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے آپ نے مجھے کہا  
لا تعلمین هذه رقیہ النملہ کما علمتہا الكتابہ (مسند امام احمد ج ۷ ص  
۹۷۱ بوب)

اے شفاء کیا تو انہیں (یعنی حضرت حنفہؓ کو) عملہ کادم نہیں سکھل دیتی جیسا کہ تو نے  
انہیں لکھنا سکھل دیا ہے

اس سے واضح ہوتا ہے کہ وہ دم اور تعویذ جس میں کفر و شرک اور غیر معروف الفاظ نہ  
ہوں اور الفاظ میں ذاتی تائیری نہ کبھی جائے اسکے منع پر کوئی دلیل وارد نہیں۔ شیخ احمد  
عبد الرحمن البنا لکھتے ہیں کہ یہ ہرگز ممنوع نہیں بلکہ سنت ہے فلاہمی فیہ بل ہو  
سنہ (ایضاً ص ۷۷)

### ہاتھوں پر دم کرنا اور پھر ہاتھوں کا بدن پر ملا

ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کرتی ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے آخری مرض میں  
اپنے اپر معدود تین پڑھ کر دم کرتے تھے (اور ہاتھ کو اپنے بدن پر پھیرتے) اور جب  
آپ کیلئے بوجہ تکلیف یہ گراں ہوا تو میں آپ پر ان سورتوں کا دم کرتی  
انفت علیہ بہن و امسح بیلہ نفسہ لبر کنہا (صحیح بخاری ج ۲ ص ۸۵۳)  
(ترجمہ) میں آپ پر ان سورتوں سے دم کرتی اور آپ کا ہاتھ آپ کے بدن پر پھیرتی  
کہ اسکی برکت حاصل ہو

محمدث کیر حضرت مولانا بدر عالم مہاجر ملنی رحمہ اللہ اس پر لکھتے ہیں  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دست شفائیں خاصیت عام مج悟ات کی طرح  
دقیق اور غیر اختیاری نہ تھی بلکہ اسکا طبعی اثر تھا یہ مل حضرت عائشہؓ کی فرم کتنی قتل داد  
ہے کہ وہ اس رمز کو جانتی تھیں اور اس لئے آپ کی بیماری کے معمول کو اس طرح  
پورا کرتی تھیں کہ جہل اُنکے معوزات کا تعلق تھا وہ تو خود پڑھ لیتھیں اور بیماری میں  
آپ کو اسکی تکلیف نہ دیتیں لیکن جہل دیکھتیں کہ اب یہاں وہ نیات سے قاصر ہیں  
وہاں مجبور ہو کر آپ ہی کے دست مبارک کو استعمال کرتیں معلوم ہوا کہ نبی کے ہاتھ  
میں کوئی خاص امتیازی خاصیت ہوتی ہے جس میں عام بشرتو کیا اہمیت المؤمنین بھی  
شرکت نہیں رکھتیں (ترجمہ السنہ ج ۳ ص ۲۵۱)

نواب صدیق حسن خاں نے الدین الملاص میں اس پر تفصیلی بحث کی ہے۔ اور انہوں

نے بھی دم اور تعویذ کو جائز قرار دیا ہے البتہ ان سے پرہیز کرنے کو افضل کہتے ہیں اور یہ اپنے آپ کو ان ابزار میں لاتا ہے جو اسالب اختیار نہیں کرتے - حافظ عبدالد روضہ صاحب نواب صاحب کی یہ عبارت پیش کر کے لکھتے ہیں اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ صرف شرک والی صورتیں منع ہیں بلکہ جائز ہیں ہال پرہیز افضل ہے (فتاویٰ الحدیث ج ۱ ص ۱۹۳)

مولانا ثناء اللہ صاحب امرتری لکھتے ہیں

رانج یہ ہے کہ آیات یا کلمات تجیر و عائیہ جو ثابت ہوں انکا تعویذ بنا جائز ہے - ہندو ہو یا مسلم - صحابہ کرام نے ایک کافر بیمار پر سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کا تھا (فتاویٰ شائیخ ج ۱ ص ۳۳۹)

مشور الحدیث (باصطلح جدید) عالم مولانا شرف الدین دہلوی اسکی تائید میں لکھتے ہیں کہ

عبداللہ بن عمرو بن العاص صحابی اعوذ بکلمات اللہ اتعال ساری دعا کلہ کر اپنے بھنوں کے گلے میں لٹکایا کرتے تھے (اینا)

ہم اس وقت خاص مسئلہ تعویذ پر گفتگو نہیں کر رہے ہیں یہاں صرف یہ بتانا ہے کہ علاج بالقرآن کی ایک قسم تعویذ بھی ہے اور اسکے روشنی اثرات کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ بہت سے مریض تعویزوں میں لکھی گئی آیات قرآنیہ اور کلمات دعا یہی کی برکت سے کئی لاعلاج امراض سے نجات بھی پائے ہیں - ہال ان میں تائیر ان کلمات کی ذات سے نہیں اللہ رب العزت کے حکم سے ہی آتی ہے

اگر ان تعویزات اور دموں میں کوئی روشنی تائیر نہ ہوتی اور اسکا باطنی فتح نہ ہوتا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سونے سے پہلے قرآن کی آخری تین سورتیں پڑھ کر اپنے ہاتھوں پر پھونک نہ مارتے اور انسیں اپنے بدن پر نہ ملتے - آپ یہ عمل تین مرتبہ فرماتے حتیٰ کہ مرض الموت میں جب آپ خود کمزوری کی وجہ سے ایسا نہ کر سکے تو حضرت عائشہ صدیقۃؓ نے انہی سورتوں کو پڑھا اور آپ کے ہاتھوں پر پھونک لگائی اور پھر آپ کے ہاتھوں کو آپ کے بدن مبارک پر مل لیا

ایک مرتبہ حضرت جبریل علیہ السلام نے بھی آپ کو دم کیا تھا (رواه مسلم)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ان سورتوں کو پڑھ کر ہاتھوں پر دم کرنا اور پھر اپنے ہاتھوں سے پورے بدن کو ملنا اس بات کا پتہ رہتا ہے کہ ان آیات میں ضرور روحلنی اثر ہے اور یہ شیطانی اثرات سے بچانے کا ایک خاص عمل ہے جو بظاہر نہ ہوں سے مخفی ہوتا ہے لیکن باطنی آنکھ والے انگلی تاثیرات کملے طور پر دیکھتے ہیں۔ اور پڑھنے کے ساتھ ہاتھ پھیندا یہ بھی ہرگز منع نہیں یاد رہے کہ دم اور تعویذ میں وہی فرق ہے جو کلام میں اور کتب میں ہے۔ دونوں کا اپنا اپنا مقام ہے اور دونوں کا اپنا اپنا احترام ہے

(نوٹ) الہ حدیث (باصطلاح جدید) عالم مولانا عبد الوہاب دلوی کے نزدیک شرکی الفاظ سے بھی دم کیا جاسکتا ہے۔ موصوف لکھتے ہیں

ساتھ پہچو کتے وغیرہ ذہریلے جانوروں کے کائے ہوئے پر شرکی الفاظ سے غیر مسلم یا مسلم دم جھاڑا کر دے تو کوئی مضافاتہ نہیں (دیکھنے صحیفہ الہ حدیث جلوی اللہ - ۱۹۷۴ء بحوالہ غلب محمدی)

مولانا کے صاحبزادے مفتی عبد التاریخ لکھتے ہیں  
اگر کسی مسلمان کی خیر خواہی کیلئے بوقت ضرورت و مجبوری کر بھی دے تو کوئی مضافاتہ نہیں۔ (ایضاً)  
علاج بالقرآن کے پاکیزہ عنوان کے تحت ہم الہ حدیث (باصطلاح جدید) حضرات کے اس فتویٰ سے موافقت نہیں کر سکتے۔ شرک شرک ہے وہ جس شکل میں بھی اور جس رہ سے بھی آئے ہمیں اس سے پچنا چاہئے

### روحلنی علاج پر اجرت لیتا

ماڈی دواؤں سے علاج کرنا یہ بھی ایک انسانی خیر خواہی ہے اور اس پر وقت لگتا ہے معلم کو اپنے آپ کو فارغ کرنا پڑتا ہے اور اسے اس فراغت وقت پر قیمت دی جاتی ہے اسکی فتنی قبلیت پر بھی اسکا حق تسلیم کیا جاتا ہے اسی طرح مریض کے روحلنی علاج میں بھی ایک انسانی خیر خواہی ہے اور اس پر بھی وقت لگتا ہے اور اس میں بھی فتنی قبلیت کا

کسی درجہ میں داخل ہے سو کوئی وجہ نہیں کہ اس پر اجرت لینا جائز نہ ہو صحابہ کرام سے ایسا ثابت ہے اور فقہاء کرام نے بھی اسکی اجازت دی ہے شارح مسلم الامم نووی (۱۷۶۴ھ) لکھتے ہیں

هذا تصریح بجواز اخذ الاجرہ علی الرقیب بالفاتحہ والذکر وانها حلال لاکراہیہ فيها وکذا الاجرہ علی تعلیم القرآن وهذا مذهب الشافعی ومالك واحمد واسحق وابی نور وآخرین من السلف ومن بعدهم ومنعها ابوحنیفہ فی تعلیم القرآن واجازه ها فی الرقیب (شرح صحیح مسلم ج ۲۲۲ ص ۲۲۲)

(ترجمہ) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد میں کہ دم سے لی گئی ان بکریوں میں میرا حصہ بھی رکھو یہ صراحت ہے کہ دم پر جو سورہ فاتحہ پڑھ کر کیا جائے یا اور کسی ذکر سے اس پر اجرت لینا جائز ہے اور یہ حلال ہے اس میں کسی قسم کی کراہت نہیں اسی طرح تعلیم قرآن پر اجرت لی جا سکتی ہے یہ جسور ائمہ کا مذهب ہے البتہ امام ابوحنیفہ تعلیم قرآن پر اجرت لینے کو منع کرتے ہیں اور دم کرنے پر اجرت لینے کو وہ بھی جائز کہتے ہیں

تعلیم قرآن امام ابوحنیفہ کے نزدیک محض عبالت ہے اور یہ تلاوت کے حکم میں ہے اسکے ہال جس طرح تلاوت پر اجرت نہیں لی جاسکتی تعلیم قرآن پر اجرت لینا جائز نہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی نے پوچھا اخذ علی کتاب اللہ اجرا کیا میں کتب اللہ پر (قرآن پڑھنے پر) اجرت لے سکا ہوں؟ آپ نے ارشاد فرمایا

ان الحق ما اخذتم علیہ اجرا کتاب اللہ - (صحیح بخاری ج ۲ ص ۸۵۳)

الم بخاری نے اسے کتب الرضی میں عی روایت کیا ہے - سو یہاں مراد علاج کے طور پر قرآن پڑھنا ہے تلاوت اور عبالت کے طور پر نہیں - حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ لکھتے ہیں

المراد الرقیبہ لا التلاوه (فتاویٰ ج ۲ ص ۱۹۸)

## علاج اور شریعہ میں فرق

علاج مرخص کے اپنے حالات کے پیش نظر ہر تما شریعہ شریعت کے تفاصیل سے ہوتی ہے مثلاً ایک بے نماذж اپنے شیخ سے کہتا ہے میں صرف دنمازوں کا وعده کرتا ہوں مجھ سے پانچ نہیں پڑھی جاتیں تو اگر شیخ اسے کہتا ہے تم دہی پڑھ لیا کرو تو یہ وہ بھرپور علاج کہتا ہے کہ اگر یہ دو پارا گیا تو پانچ پر بھی بھجا کے گا اسے دوپرانا علاج ہے اسکے پانچ پر لانا شریعت ہے۔

جب شیخ نے اسے دنمازوں پڑھنے کی اجازت دی تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ پس اور مرید پانچ نمازوں کے قابل نہ رہے بلکہ شریعت وہ پانچ نمازوں کو ہی سمجھتے تھے مگر اس نبکی پر لائے کر لیے شیخ نے اسے دنمازوں کی ادائیگی بھرپور علاج کہی تھی۔

اہم حضرت مجید الگرسی خاص شخص کو عام حکم شریعت کے خلاف کسی بات کی اجازت دیں تو وہ علاج اور صحت پر محمل ہو گی یہ نہیں کہ آپ نے اس شخص کی خاطر شریعت کو بدل دیا علاج و حرام اور فرض و مند و ب کا سریشہ الہی ہدایت ہے پسیغیر اس کے ترجمان ہیں وہ اسکے تالیق قانون کے خلاف کوئی بات نہیں کہہ سکتے اگر کبھی کبھی تو وہ علاج کے درجہ میں ہمہ گی اسے الہی تالون میں تبدیل نہیں کہہ سکتے۔

ہر فتنہ اور بات کہیں وہ علاج اور حکمت کی رو سے نہیں شریعت کی بات کہتے ہیں وہ نفس سے کہیں یا استنباط سے (یہ اجتہاد کی راہ ہمیں تو شریعت کی ہی بتائی ہوتی ہے) حضرت جنیدؓ کی بات اور حضرت امام ابوحنیفہؓ کی بات یہ جو ہری فرق ہے مسائل میں فتنہ اور بات مانی جائے گی صوفیہ کی نہیں حضرت امام ربانی مجدد الف ثانیؓ کھٹکتے ہیں۔

صوفیہ کا عمل حلقت و حرمت میں اسند نہیں ہے ہمیں اتنا کافی ہے کہ ہم ان کو منذر سمجھیں اور ڈامنٹ نہ کیں اور ان کا معاملہ الشریعی کے پرداز کریں۔ (دقائق اقبال محدث)

## من احادیث فی امرنا هذَا

”جب نے ہمارے اس کام میں کوئی نئی راہ نکالی“ ان الفاظ میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہؓ کو اپنے ساتھ رکھا ہے۔ ہمارے کام سے مرا دہی راہ ہے جو آپؓ کی اور آپؓ کے صحابہؓ کرامؓ کی ہو۔

امرونا میں نا، جو تکلیم ہے صرف حضور کی بات ہوتی تو آپ امری فرماتے امرنا مذفرا تھے۔  
حضرت نعمت بنت کی بشر لا بنی بعدھ سے دی یعنی فرمایا میرے بعد کوئی بھی پریدار ہو گا  
بدعت کے لیے یہ ذکہا، من احدث فـ امری هذا رجس نے میرے اس طریقہ میں کوئی شی راہ نکالی  
بگز فرمایا فـ امرنا هذا (ہمارے اس طریقہ میں) اس سے پتہ چلا کہ صحابہؓ بدعت کا مرد عرض نہیں ہے، ہبـ بدـ  
کی حد صحابہؓ کے بعد سے شروع ہو گی۔

صحابہؓ جن امور میں مشتقت ہوں وہ سبیل المذاہبین ہے اور قرآن کریم کی رو سے اس کے خلاف ہے  
جہنم میں جانے کی راہ ہے، حضرت عمرؓ کے عہد میں سب صحابہؓ باجماعت تزادیح پورا مہیمد پڑھنے پر جمع  
ہوئے، سب صحابہؓ نے بیانی بیوی کو ایک مجلس میں دی گئی تین طلاق کو تین طلاق قرار دیئے پر جمع ہوئے حضرت  
عثمانؓ کے عہد میں سب صحابہؓ جمعہ کی دو اذالیں پر جمع ہوئے، سب صحابہؓ کے یہ اجماع پوری امت کے  
لیے دین ہوں گے دین میں نئی بات خسارہ نہ ہوں گے۔

اس میں حضورؓ کے عہد حیات کی بات نہیں، حضورؓ کے بعد بھی صحابہؓ کے کسی اجتماعی عمل کو نشانہ طعن  
نہ بنا�ا جاسکے گا، حضورؓ نے یہ بھی فرمادیا "لاتخذوهم بعدھ غرضاً" میرے بعد انہیں کسی عرض  
کا نقاشہ نہ بناانا، اب جو کوئی ان کے کسی اجتماعی عمل کے خلاف کوئی بات کہے گا تو کیا اس نے انہیں عرض  
کا نقاشہ نہ بنا�ا اور کیا اس نے ارشادِ نبوت کی مخالف نہ کی، دین ہے ہی وہ جو صحابہؓ نے اختیار کیا اور اللہ  
 تعالیٰ نے بھی اسی دین کو مکمل فرمایا جو صحابہؓ کی عملی رہ تھی، الیوم اکملت نکم دیکھیں دین کی اضافت صحابہؓ  
کی طرف کی گئی ہے صرف نبوت کی طرف نہیں۔

ہاں جب بات پر صحابہؓ کا اجماع نہ ہو جس کا اپنا اپنا عمل ہوان میں سے جس کی چاہو پریدی کر دے  
لیکن یہیں بُرا کہنے کی ان کو بھی احتجاج نہیں جو اس کے خلاف رائے اختیار کریں، احتجاج ادی امور میں حضورؓ  
نے مختلف رائے اختیار کرنے والوں میں سے کسی کی سرزنش نہیں فرمائی دلم یعنی احده (رواه الجباری)  
مالیں منہ کی ضمیر کسی چیز کی طرف نہ تھی ہے؟ امرنا کی طرف اور مہدی دین ہے ہبـ ماـ اـ عـلـیـہـ اـ صـاحـاـ  
کا مصدق ہے اس میں ہبـ لـقـنـ دـلـیـاـ گـیـاـ ہـےـ کـوـ صحـابـ کـوـئـیـ مـجـمـوعـیـ مـوـقـعـ عـلـیـ رسـالتـ کـےـ خـلـافـ نـہـیـںـ ہـوـ سـکـتاـ۔

## مالیں منہ کی شرح

مالیس منه بہت فصیح بات کہی یہ نہ کہا مالیس فیہ یعنی جو بات اس دین میں نہیں وہ بدعت ہے یہ فرمایا جو اس میں سے نہیں وہ بدعت ہے یعنی کوئی نئی بات جو اس دین کے اصولوں پر مستبسط کی گئی گوہ اس دین میں بصورت حاضرہ موجود نہ تھی وہ بدعت نہ ہوگی بدعت شرعیہ وہ ہے جس کے لیے کتاب و مسنّت میں نہ کوئی دلیل نہ کوئی اس کی کوئی نظریہ ہو۔ جس عمل کا مأخذ (نظریہ بالمنی الاعجم) شریعت میں موجود ہو وہ بدعت شمار نہ ہوگی۔ حضرت علامہ شاطبی (۹۰۰ھ) لکھتے ہیں

لیس من شان العلماء اطلاق لفظ البدعة على الفروع المستنبطة  
التي لرتكن في ماسلف وان دقت له

(ترجمہ) علماء کے مناسب نہیں کہ وہ کتاب و مسنّت سے استنباط کردہ فروع کو بدعت کہیں جو پہلے سے اس طرح موجود نہ تھیں اور بیشک وہ مسائل بہت باریک صورت میں اصل میں موجود تھے۔

بدعت وہی ہے جس پر مالیس منه کے الفاظ ٹھیک بیٹھ سکیں کہ وہ چیز دین میں کوئی جڑ نہ رکھتی ہو اگر اس کی کوئی جڑ ہے تو وہ دین میں سے ہوتی مالیس منه سے نہ ہوتی اجتناد و استنباط کتاب و مسنّت کی گمراہیوں کے نکھارنے والے ہیں خوبیات پیدا کرنے والے نہیں مجتہد کی دقت نظر سے شریعت کے فروع کھلتے ہیں مجتہد ان کا صرف مظہر ہوتا ہے۔ موجود نہیں ہوتا۔ امام ربانی حضرت شیخ احمد سرہندی لکھتے ہیں۔  
اما القیاس والاجتہاد فلیس من البدعة في شیع فانہ مظہر للنصوص  
لامثبت لا زائد له

(ترجمہ) قیاس اور اجتناد کسی طرح بدعت نہیں بنتا وہ نصوص میں چچے معنی کو سائے لاتا ہے کسی نئی چیز کو وجود نہیں دیتا۔

اصل سے قائم رہیں تو نئی چیز بھی بدعت نہیں بنتی اور اپنی عائد کردہ عادات اور قیود سے ثابت شدہ اعمال بھی بدعت بن جاتے ہیں۔ مثلاً

لہ کتاب الاعظام جلد اول ص ۵۷، ۳۷ ملہ مکتوبات شریف دفتر ۳ مکتبہ ملہ مذکور

شریعت میں اذان کا وجود ہے۔ سُنّت قائمہ میں یہ نماز کے لیے کہی جائے گی یا نومولوکے کان میں کہی جائے گی۔ دبake دنوں میں بھی کمین بلا عادت مسترد کہ دی جاتی ہے اس کی حقیقت شرعی سے کسی کو انکار نہیں لیکن اگر کوئی گروہ اسے نماز جنازہ میں بھی کرنے لگے یاد فن کے وقت قبر کے پاس کے تو ایک نئی تحریص پیدا کرنے سے یہ ثابت حقیقت شرعی بھی بدعت ہو جائے گی یہ اس لیے نہیں کہ اذان بدعت ہے اذان کا یہ الترام اور اس وقت اپنا نابدعت ہے اور یہ یقیناً ایک نئی بات ہے جسے قرون ٹھلکہ (پہلے ادوار) میں عادت نہیں بنایا گیا۔

اسلام میں کسی ثابت کردہ نیکی کو کسی ایسے وقت سے خاص کر دینا جس کے لیے شریعت میں کوئی اصل وارث نہیں اور اس عمل کو اس وقت سے خاص کرنے والا مجتہد نہیں کہ اس نے کسی وارث کی علت کو پایا ہو تو اس کا یہ عمل استنباط نہیں یاد کھما جاتے گا۔ ان نئے حالات میں دین کے تقاضوں کو نئی شکل دینا جیسا کہ ان دنوں نیں مدارس کی شکل ہے اسے بدعت نہ کہا جاسکے گا۔ نہ مسجدوں میں گھر بیان لگانا لا وڈ پیکر لگانا اور پنکھے لگانا کسی طرح بدعت شمار ہو گا۔ یہ انتظامی چیزیں ہیں عملی مسائل نہیں ہیں۔ بدعتات اعمال کا نام ہے چیزوں کا نہیں۔

## بُسْتِ يَابْنِي فِهْرَسْتِ مَضَائِينَ قُرْآنَ

تألیف

ڈاکٹر علامہ خالد مسعود



## كتاب القرآن

### تغافل

قرآن اللہ کا کلام ہے جو اُس نے اپنے بندے پر تارا  
وائدہ لتنزیل رب العالمین (پ) (الشیر) (۱۹۷)  
وانقل الفرقان علی عبیدہ (پ) (الفرقان) (۱)  
یہ دو ہی کتب ہے جو روح محفوظ میں ہے  
ذلک الكتاب لاریب ذیلہ (پ) (الیقہ) (۲)  
بل هو قرآن مجید فیح محفوظ (پ) (الاطلاق) (۳)  
یہ ایک ہی دفعہ سینیں مصوداً مخدداً اتنا راگی  
و قرآنًا فرقته لتراءه علی manus علی<sup>۴</sup>  
الناس علی مکثہ و نزلناہ تنزیلہ (پ) (بی اسریل)

### جمع القرآن

ان علیساً جمعه و قرآنہ (پ) (القیمة)  
نزل به الروح الامین علی قلبك

نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً ما بين يديه  
آياتٍ بيَّنت في صدرِ الدين أو توالي العلم (پ) (العکبر)  
فاقر عن ما تيسر منه. (پ) (الزمل)

### تماثل القرآن

و دتل القرآن ترسیلا (پ) (الزمل)  
يتلو حفماً مطهرة فيها كتب قيمۃ (پ) (القیمة)  
الذین يتلوونه حق تلادته  
و اذا قرئ القرآن فاسمعوا و انصتوا (پ) (الاعراف)

## فهرست بست بابی مضاہد القرآن

۱. كتاب القرآن
۲. كتاب الائمه
۳. كتاب الكفر والاخاء
۴. كتاب المناافقين
۵. كتاب التوحيد
۶. كتاب النبوة والرسالة
۷. كتاب المعجزات والكلمات
۸. كتاب الصحاۃ
۹. كتاب الرسیر
۱۰. كتاب الجیاد والہجرۃ
۱۱. كتاب علق العالم
۱۲. كتاب البرزخ
۱۳. كتاب العیشت
۱۴. كتاب المعاشرة
۱۵. كتاب التقید والاجتناد
۱۶. كتاب اعمال القلب
۱۷. كتاب اشرط ال ساعۃ
۱۸. كتاب الآیات المظلومة
۱۹. كتاب القواعد العلمیہ
۲۰. كتاب الانبیاء

جگریں میں ان کے اطوار۔ منافقوں کی چال  
ناکام ہونے کا قرآنی وعدہ۔

حفاظت القرآن

قرآن کریم شکل ہے آسان ہے

ایمان بالقرآن طرق فهم قرآن

اداب القرآن

۲. کتاب الایمان چھ ذیلی عنوان

ایمان کی حقیقت اجمالی اور تفصیلی۔ ایمان اور عمل جزا عباد کیمی ایمان میں داخل گناہ کہیں سے ایمان سے نہ تکلنا۔ کفر اور ایمان میں واطہ نہیں۔ صرف علامات سے ایمان کی پہچان

۳. کتاب الکفر والحاد چھ ذیلی عنوان

الکفر تلاہ واحدہ۔ ایمان کا ہر دعویدار ضروری نہیں کہ میراث ہو۔ کفر کبھی الحاد کی صورت میں۔ بنکاح میں کفر والحاد کا فاصلہ نہیں۔ کفر والام میں عدم موالات کافر کے لیے مفتر اور بحثات نہیں۔

۴. کتاب المناقیف چھ ذیلی عنوان

صحابہ اور منافقین محدود نہیں ہے۔ مناز و اتفاق میں منافقوں کا انداز۔ منافقوں اور کافر کی لاقاں مسلمانوں کی کامیابی پر ان کے اداس پر ہے۔

۵. کتاب التوحید دس ذیلی عنوان  
غلق ایک ہی ہے۔ مالک و ہی ایک ہے  
راذق و ہی ایک ہے۔ ہر چیز پر قادر ہے  
مہی عمرانگی ہے علم غیب و علم حیاتی کو۔  
ہر چیز پر بخواں و ہی ایک ہے۔ مافق الائما  
اسی ایک کر پکارا جائے مشرکین کا عقیدہ قریب  
الا صرف ایک ہے۔

۶. کتاب النبوة والرسالة در ذیلی عنوان  
بشریت رسالت۔ کفار کا عقیدہ کہ بشریت در  
رسالت جنم نہیں ہو سکتیں۔ فرانس رسالت  
فلپر رسالت تبریز رسالت۔ اطا عتر رسالت  
شان رسالت محمدی۔ ادب رسالت جسمت  
رسالت ششم بنت حنور خاتم النبیین۔

۷. کتاب المعرفات والكلمات چھ ذیلی عنوان  
عنصر کے خواص بدلتا۔ تپھر سے پانی جاری ہونا  
سرعت رفتار اور وقت کا سمتنا ضمیمی خبریں

**۷۔ کتاب الجہاد والتجھیز** آٹھ ذیلی عنوان  
خلافت ارضی میں نیابت خداوندی، ظلم کا سبایا  
دفعائی تیاریاں تنی بھی کر سکو کرو دشمن ڈرا رہے  
مظلوم قورم کنٹھ طلب اھانے کے لیے بھروسی جہاد  
معاہد قوم کے خلاف کسی قوم کی مد جاؤ نہیں  
مال شفیعیت کی تقدیم اور حس سریاہ سلطنت کے  
استحکام میں۔

جہاد کے فضائل اور اس پر جنت کا وعدہ  
اسلام میں مقام شہادت  
جہاد کی قدرت نہ ہو تو بھوت جوت کر جانے کا حکم

مججزات، اور قرآن کریم ہم بجزہ شق القراء پچھلے بیرون  
کے لا فاقیت، حضرت عیسیٰ کے مججزات غیری بیرون  
کی اندیش، انقلاب ماہیت

**۸۔ کتاب الصحاہ** آٹھ ذیلی عنوان  
عامت اور سخنبر کے درمیان صحابہ واسطہ  
صحابہ کے امیان اور تقدیمی کی گواہی بحث کا  
دھدہ سب صحابہ سے جواب موسین کیخلاف  
چلا وہ جہنمی صحابہ کی باہمی اختیت اسلامی  
باہمی تعالیٰ میں بھی یہ مون رہے ہے صحابہ تربیت  
کے دور میں، ان کے عمل کو خدا نے اپنا اعلیٰ کیا۔

**۹۔ کتاب خلق العالم**  
دوین دہ سماں کی پیدائش چھ دن میں  
زمین کی پیدائش دو دن میں  
سات دہ سماں دو دن میں  
ہر آسمان میں وحی کا نزول  
ہر زمین میں وحی کا نزول  
زیمنیں بھی آسمان کی طرح سات  
بھی نوع انسان ایک جی سے پیدا کیے گئے  
عدیتیں بھی زندگی انسان سے ہیں  
انسان کی پیدائش کھنکھانی میتی سے  
جنہاںکی پیدائش آگ سے

**۹۔ کتاب السیر** دس ذیلی عنوان  
اسلامی سلطنت نسل سے چلکی الحشرہ کی خلاف کافر  
خنجر کی خلافت صحیح ہونے کے فرائی شواہد  
اولی الامر صدمہ نہیں اس سے تباہ ہو سکتا ہے  
مسلمانوں کی ولایت صرف مسلمانوں کا حق ہے  
اسلام کا اقصوہ حکومت جبراہیا نہیں عانی ہے  
اقتدار کی امامت اہل دلگوش کے پروردگار  
انتسابات کی بنا انسانوں کے مادی حقوق پر  
اسلام کا شورائی نظام حکومت  
ذرائع معیشت میں ہر ایک ترقی کی وجہ جہاد کرے  
سلطنت معیشت میں باری می سلطنت کرے

بیعن کو بیعن پیشیت متعدد فن کو سہولت دو  
خرچ کرنے میں میانہ وی.

سلام کا جواب بہترین پیرائے میں  
ھا کتاب التقلید والاجتہاد بارہ ذیلی عنوان  
یا خود علم ہر یا علم مالوں کی پیر وی ہو  
دین کو پورے طور پر صرف عالم ہی جانتے ہیں  
جو عالم نہیں وہ عالموں سے پورچے  
پیروی صرف انبیاء کی نہیں جو خدا کے گئے ہکے  
اس کے پیچے چلے

انبیاء کے ما تھیں میں بھی تھے لیے اسہ ہے  
صحابہ کے خلاف چنان جہنم کی راہ پر ڈنائے ہے  
حضرت اور صحابہ کے بعد ان مجتہدین کی پیروی  
اہل علم مسائل بیٹھیں آمدہ میں اجتہاد کریں  
ہر ایک فتنے بننے پر اسلام میں ضروری نہیں  
پیروی آبا کی بشریتکم وہ خدادا لے ہوں  
درست ہے دلت پیر حضرت (۲۸)

آبا نبی کی پیروی میں پیانا تعلیم مذہم ہے  
قالوا حسبنا ما وجہنا جعلیہ آبا عمار پیمانہ ہے

۴۴. کتاب اعمال القلب آئندہ ذیلی عنوان  
قرآن میں احوال قلب کا بیان  
دلوں کے دھونے کی دعوت.

فرشتوں کی پیدائش فور سے  
بجاجات کی نشوونامائی سے  
بناتا تک کی نشوونامائی پانی سے  
حیوانات کی نشوونامائی کشی سے  
جنت دوزخ کی پیدائش بھی ہو چکی  
خلق عالم ارواح

تمام ارواح سے اپنی ربو بیت کا اقرار  
جنت دوزخ کی پیدائش ہو چکی

### ۱۲. کتاب البرزخ

اہل فرعون کی رو جس صبح دشام آگ پر پیش  
فتاویٰ الہوں مرنے کے وقت سے ہی ہے  
العذاب الا دنی اور العذاب الکبر

قرمی ایمان پر ثابت قدی

۵. کتاب المعیشتہ چڑیلی عنوان  
سب پیداوار مشترکہ سرایہ

درجہ معیشت سب ایک ساہیں

اہل فرودت دوسروں کو دیں  
امیروں کے ماں میں غریبوں کا حق  
دراثت میں حصہ کیساں نہیں  
وسائل معیشت میں سب کا حصہ

۶. کتاب المعاشرت آئندہ ذیلی عنوان  
ماں کے حقوق اولاد کے حقوق خادمہ  
بیوی کے حقوق بکاح کے لیے وحدت دین

|                                    |                                                  |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|
| جبل تکوین تشریعی نہیں              | ابثاث الالہام والبیعة. علم لدی اور علم ثابت      |
| استعمال الماء على سبیل المشاكلة    | بیعت توبہ میلوک . بیعت جہاد                      |
| الفاظ الحنفی اور اصطلاحی استعمال   | التراجم مجالس خیر                                |
| التفات                             | ۱۷۔ کتاب اشرط الماءعه چھڈی عزان                  |
| ۶۔ کتاب الانہیار                   | رلاندوں کی آمد۔ یا بوج دماوج                     |
| حضرت آدم حضرت نوح حضرت ادریس       | دانۃ الارض کا خروج۔ نزول عیینی بن سریم           |
| حضرت ہود حضرت صالح حضرت ابرہیم     | حضرت عینی کا قرآن و حدیث کا علم                  |
| حضرت اسماعیل حضرت احنون حضرت یعقوب | حیات سیح کا بیان                                 |
| حضرت یوسف حضرت شعبی علیہم السلام   | ۱۸۔ کتاب الآیات المظلومہ                         |
| انہیار بنی اسرائیل                 | جن آیات پڑھ دھرم ہوتے گے۔                        |
| حضرت موسیٰ حضرت ہارون حضرت داؤد    | نصاریٰ نتسین کے ہاتھوں میں                       |
| حضرت سیمان حضرت زکریا حضرت یحییٰ   | قادیانی مبشرین کے ہاتھوں میں                     |
| حضرت عینی بن سریم                  | رافضی مبلغین کے ہاتھوں میں                       |
| حضرت خاتم النبین علیہ السلام       | پیغمبریں اور مقرئہ کے ہاتھوں میں                 |
| قریش آپ کے قرابتدار تھے            | ہابل بدعت و انھلوں کے ہاتھوں میں                 |
| آپ کا حق قربت میں زرمی کا مطالیہ   | منکر حدیث پرویزوں کے ہاتھوں میں                  |
| بچپن دورِ تینی میں گزر رہا         | ان پڑھ غیر مقلدین کے ہاتھوں میں                  |
| آپ امین میں بھیجیے گئے             | ۱۹۔ کتاب القواعد العلمیہ فی فہم العبارات العربیہ |
| آپ ہاتھ سے لکھاں جانتے تھے         | داؤ ترتیب کے لیے نہیں                            |
| آپ پڑھاں میں کیا گزری؟             | ماضی مضارع کے معنی میں                           |
| آپ کے سفر، حجت کا بیان             | مضارع جب عین مرتع نہ ہو                          |
| آپ کو اثر نہ خنی کر دیا            | انتشار خمار                                      |
|                                    | استشہاد و استزداد                                |

والراسخون في العلم يقولون أمنا به رَبُّ الْعَمَلِ<sup>(۱)</sup>  
والذين اتقوا العلم درجت رَبُّ الْجَادَةِ<sup>(۲)</sup>  
فَانْهَا يُسْرِيَاهُ بِسَانَكَ لِعَلَمِهِ يَتَذَكَّرُونَ  
رَبُّ الدُّفَانِ<sup>(۳)</sup>  
أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ رَبُّ مُحَمَّدٍ<sup>(۴)</sup>  
شَكَلَ مَسَأَلَ يَبْغِي عَوْمَ كَيْكَرِيْسِ<sup>(۵)</sup>  
فَاسْلُوا أَهْلَ الذِّكْرَ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ رَبُّ الْإِشْيَارِ<sup>(۶)</sup>  
لَتَبَيَّنَ لِتَّاسٍ مَانِزَلَ الْيَمِّهِ رَبُّ الْخَلِ<sup>(۷)</sup>  
فَانْهَا يُسْرِيَاهُ بِسَانَكَ رَبُّ الدُّفَانِ<sup>(۸)</sup>  
ثُمَّ انْعَلَيْنا بِيَانَهِ رَبُّ الْقِيمَهِ<sup>(۹)</sup>  
بَدِيرِيهِ مُجْتَهِدِيْنْ بِحِيْ سَأَلَ عَلِيْهِنَّ<sup>(۱۰)</sup>  
وَلَوْرَدَهُ... إِلَى اُولَى الْعِرْفَهِمْ رَبُّ النَّاسِ<sup>(۱۱)</sup>

### ایمان بالقرآن

يُؤْمِنُونَ بِمَا نَزَّلَ إِلَيْكُمْ (رَبُّ الْبَقَرَه)<sup>(۱۲)</sup>  
وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَهِ يُؤْمِنُونَ بِرَبِّ الْعَالَمِ<sup>(۱۳)</sup>  
إِنَّكُمْ بِرَبِّيْ ایمان بالقرآن لازم ہے  
يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَسْمِعُونَ شَيْئًا حَتَّىْ تَقْبِلُهُ  
أَتَرَدَاتِ... اسْعِلِ... رَبِّ... قُرْآنَ {رَبُّ الْأَمَمَه}

### فهم قرآن

بَدِيرِيهِ وَجِيْ غِيرِتُلو  
۱۔ (ثُمَّ انْعَلَيْنا بِيَانَهِ رَبُّ الْقِيمَهِ،

یعری قرآن ہے مریت اس سے جُدِّانِیں کی بھکتی  
ہذِ السَّان عربی میان رَبُّ الْخَلِ<sup>(۱۴)</sup>  
رَبُّ الْأَعْجَافِ<sup>(۱۵)</sup>  
قرآن پاک کے کہی نامہ ہیں... قرآن پ ۲۴ اطڑا  
۱۔ الفرقان پ ۲۶ آل عمران ۲۔ پ ۲۷ الفرقان ۱  
۳۔ الذکر پ ۲۸ الخل۔ الجهر پ ۲۹ الحجرات۔ پ ۲۰  
الوزْرَت۔ ۴۔ النَّرَ پ ۲۷ المائدہ۔ پ ۲۸ الاعرف  
۱۵۔ ۵۔ الکتاب پ ۲۹ البقرہ<sup>(۱۶)</sup>  
قرآن پاک کی ایمی خفاظت مرعوب ہے۔  
الْمَخْفُونُ نَزَّلَ الذِّكْرَ وَأَنَّ اللَّهَ مُحَاذِظُونَ پ ۲۰ الْجُوَرُ<sup>(۱۷)</sup>  
لَدِيْاتِهِ الْبَاطِلُونَ بَيْنَ يَدَيْهِ رَبُّ الْحَمْدَ<sup>(۱۸)</sup>  
قرآن پاک آسان ہے یا مشکل؟  
فَسَعَيْتَ پَرْكُنْنَے اور فَرَأَتْ پَرْيَا کرنے کے لیے آسان  
وَلَقَدِ يَسِرَّنَا الْقُرْآنُ لِلذِّكْرِ هُلُّ مَذَكُورٌ پ ۲۷ القمر<sup>(۱۹)</sup>  
ذِكْرُ الْقُرْآنِ مِنْ يَحْفَافٍ وَعِيدَاً پ ۲۵ ق<sup>(۲۰)</sup>  
سَأَلَ اَوْسَجَهُ کے پُرپُر سے بہت گہراؤ مشکل ہے  
وَمَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ رَبُّ الْعَكْبَرِت<sup>(۲۱)</sup>  
وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا دُلُو الْأَلْبَابِ رَبُّ آلِ عمران<sup>(۲۲)</sup>  
لَمْ يَلِدْ الَّذِينَ سَتَبَطَنُوهُ رَبُّ النَّاسِ<sup>(۲۳)</sup>  
ایات بیتلت فِ صَدَارِ الْلَّذِينَ اَوْتَوْ الْعِلْمَ  
(رَبُّ الْمُتَكَبِّرِت<sup>(۲۴)</sup>)

۱۰. ایمان کی زیادتی سکینت اور طہانتی میں ہے، مون ہے  
امور کی کوئی بیشی کے پہر سے نہیں (پ ۲۷ افتح)  
تمادت سے جو سکرنا ملے وہ ایمان کی زیادتی ہے  
و اذا ملأتم عليهم أيامه زادكم أيامها۔

### رِفَ الْأَنْفَالِ (۲)

ایمان ہیں کوئی ہے کہاں پر کے قرآن میں نہیں  
سو زیادتی بھی کہا نہیں قوت و ضعف ہے ہے  
ایمان اور عمل دو اللہ الگ تحقیق ہیں ہیں۔  
ان الذين أمنوا عملاً الصالحة (پ کعبت) ۶۰  
ایمان کا لفظ جب یعنی میں ہر تو عمل اسیں جاتا ہے  
و مکان اللہ لی پیسح ایمانکم (پ البقرہ) ۱۸۲  
ہر کوئا کہیر سے النان ایمان سے نہیں بکھتا۔  
و ان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا۔

### رِفَ الْجُرْجَاتِ (۹)

۹. کفر و ایمان میں کوئی واطر نہیں کی ان دو مون  
ہمہ کافر ہے

ہو والذی خلقکم شنکم کا فو و منکم مون (پ تعبان)  
ایک کم کفر کہنے سے بھی انسان ایمان مکل جاتا ہے  
قالوا كلمة الكفر وكفر و بعد اسلامهم (پ التوبہ)  
۱۰. حقیقت معلوم نہ ہو تصرف ملامات سے  
بھی سلان پہچانا جا سکتا ہے۔  
ولَا تقولو لِمَنْ أَتَىٰ عَلَيْكُمُ السَّلَامُ لَسْتَ  
مُؤْمِنًا۔ (پ النساء) ۹۷

### بذریعہ رسالت

للتینَ النَّاسَ هَانَزَلَ إِلَيْهِ رَبُّ الْخَلْقِ (۴۴)

### بذریعہ صحابۃ

وَيَقُولُ عَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ (پ النساء) ۱۱۵

### بذریعہ مجتبیین

دُلُودُهُ وَ... إِلَى اَوْلَى الْمُرْفَعِينَ (پ النساء) ۱۵

### آداب القرآن

۱. الْإِيمَانُ الْأَكْبَرُ (پ الراعد) ۶۹

۲. وَإِذْ أَقْرَأَتِ الْقُرْآنَ فَاسْتَمِعْنَا بِاللَّهِ كَلِمَاتِهِ (پ العنكبوت) ۹۸

۳. وَرَتَلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا (پ الزمر) ۲۶

۴. وَإِذْ أَقْرَأَ الْقُرْآنَ فَاسْتَمِعُوا لِرَبِّ الْأَعْزَمِ (پ العنكبوت) ۹۸

### كتاب الايمان

۱. ایمان حسنور کی سب باللہ کی تصدیق کا نام ہے  
فلا دربک لا یؤمِنون حتیٰ يحكموا فيما شجر  
بینہم۔ (پ النساء) ۲۵

کل امن بالله و ملائکته و کتب رسولہ۔

(پ البقرہ) ۱۸۵

۲. ایمان اور اسلام حقیقت ایک ہیں۔  
فَاخْرُجْنَاهُنَّ كَانُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (پ الذاريات) ۲۵

اسلام بھی اسلام کے معنی میں

قل لم تُؤْمِنوا لکن قولوا اسلامنا۔

(پ الجرأت) ۹۱

الكفر والالحاد

وَلَا شَرِيكَ لِلّٰهِ يُشْرِكُونَ (٢٢٩) رَبُّ الْبَرِّ (٢٢٩)  
وَمَنْ يُؤْمِنْ بِرَبِّكُمْ فَإِنَّهُ لَا يُؤْمِنْ بِهِ مَنْ يُؤْمِنْ بِهِ  
لَا يَتَّخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْ لِيَأْمُرَ مَنْ دَنَّ  
الْمُؤْمِنِينَ (٢٨) رَبُّ آلِ عِمَّارٍ (٢٨)  
كَافِرٌ كَمَا يُبَشِّرُكُمْ بِعِصْرٍ أَوْ بِجَنَّاتٍ نَّهِيَّنَ  
إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ لِمَنْ يُشْرِكُ رَبِّ النَّارِ (٤٦) (٤٦)  
مَا كَانَ لِبَنِي إِلٰهٍ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ يَغْفِرُونَ (٣٣) رَبُّ التَّوْبَةِ (٣٣)  
وَمَا هُمْ بِغَرَبِينَ مِنَ النَّارِ (١٩) رَبُّ الْبَرِّ (١٩)

كتاب المناقفين

صَحَّابٌ أَوْ مَنْ فَيْقَ خَلْوَطٍ نَّهِيَّنَ مُلْطِّيَّهُ  
مَنْ فَيْقَ آتَى جَاهَتَ سَبِّهِ كَمْ حَسْرُوكَمْ بِعِصْرٍ نَّهِيَّنَ  
١. اِذَا جَاءَكُمُ الْمَنَاقِفُونَ (٢٧) اَلْمَنَاقِفُونَ (٢٧)  
٢. لَا تَنْتَدِرْ وَلَا بَدِلَ الدَّكْرِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ  
رَبُّ الْاَنْعَامِ (٦٨) (٦٨)  
حَسْرُوكَمْ بِعِصْرٍ سَعَانَ کَمْ کِ دَورِی کَمْ خَراَہِش  
لَوْقَارَدْ سَهْرُوكَمْ بِعِصْرٍ (٢٩) اَلْمَنَاقِفُونَ (٢٩)  
حَسْرُوكَمْ بِعِصْرٍ کَمْ حَمَّابَهُ کَمْ بِعِصْرٍ مَنَاقِفَنَ کَمْ نَهِيَّنَ  
وَالَّذِينَ مَعَهُمْ اَشْتَدَّ عَلَى الْكُفَّارِ حَمَّابِيَّنَهُمْ  
(٢٧) اَلْمَنَاقِفُونَ (٢٧)

سَعِيتُ اَولَى کَوْمِيَارِ بَنَانَے کَمْ کِ تَكْوَادْ مَنَاقِفُنَ کَامَکَار  
اِذَا قَلَّ لَهُمْ اَمْنًا اَمْنَ النَّاسِ (٢٨) رَبُّ الْبَرِّ (٢٨)  
بِعِصْرٍ بِرِسْکَتَهُ کَدْ دَوْنَوْنَ کَرَهُ مَخْلُوطَنَ مُلْطِّيَّهُ بِرِسْکَتَهُ

١. كَافِرٌ اِيكَ مَلَتَ هِنَّ كُوكَي اَقْسَامَ هِنَّ بِهِنَّ هَوْنَ.  
هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَنَكِمْ كَافِرٌ وَمَنْكِمْ مُؤْمِنٌ.  
(٢٨) اَلْعَابَنَ (٢٨)  
هَادِ دَادِ الصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجْوسَ دَ  
الَّذِينَ اَشْرَكُوا ..... هَذَا حَمَانَ اَخْتَمُوا  
فِي رَبِّهِمْ. (٢٧) اَلْعَابَنَ (٢٧)  
اَهْلِ كِتَابٍ اَوْ مُشْرِكِينَ دَوْنَوْنَ اَهْلِ كَفَرٍ هِنَّ.  
لَهِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ اَهْلِ الْكِتَابِ الْمُشْرِكِينَ.  
(٢٧) اَلْبَيْنَ (٢٧)  
٢. اِيمَانَ کَامَہِرَدْ عَوِيدَرَ ضَرُورَی نَهِيَّنَ کَمْ مَوْنَ بَرْ  
وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِینَ هَيْخَدَوْنَ اللَّهَ وَالَّذِينَ  
آمَنُوا. (٢٨) رَبُّ الْبَرِّ (٢٨)  
وَاللّٰهُ يُشَدِّدُ اَنَّ الْمَنَاقِفِينَ لَکَادِبُونَ.  
(٢٧) اَلْمَنَاقِفُونَ (٢٧)  
٣. كَفَرُوكَمْ اِيكَ قَسْمَ زَنْدَهِ وَالْحَادِبِيَّ هِيَ گَنْطَاهِرَ  
سَلَامَ کَانَامَ لَے.  
اَنَّ الَّذِينَ يُلْهِدُنَ فِي اِيَّاتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا.  
(٢٧) اَلْحَمْ سَجِدَهِ (٢٧)

٤. مَوْنَاتَ کَامَکَارَ کَافِرٌ دَوْلَسَهُنَّ بِهِنَّ سَکَتاَ.  
نَانَ عَلَمَوْهُنَ مَوْنَاتَ فَلَامَرْجَوْهُنَ اَلِيَ المَكَارَ  
لَاهِنَ جَلَهُ لَاهِمَ عَلَيْنَ لَهُنَ (٢٨) اَلْمَحْنَهَ (٢٨)

وَلَا يُنْهَى عَنِ الْحَدِّ مِنْهُمْ مَا أَيْدَا رَبِّ الْمُرْسَلِينَ (۸۶)   
 ان کا جنازہ نہ پڑھنے کا حکم تھی ہر سکتا ہے کہ ان کے  
 اطوار عالم میانہل گے جو ہوں وہ مخلوق ہو کر نہ پہنچے ہوں.  
 جنگوں میں منافقوں کے علیحدہ اور ضائع و اطوار

دَيْلِهِمْ تَعَالَى أَقْتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ اهْدَفُوا  
 قَاتَلُوا وَالْوَعْدُ مَقْتَلًا لِلَّاتِيْنَ اتَّبَاعُوكُمْ (پٰٰ آل عمران، ۷۷)

## کتاب التوحید

شانت وہی ایک ہے ہر ایک چیز کو پیدا کرنیوالا

خلق کل شئی (پٰٰ فتح، ۱۵، ۴۲)

قل اللہ خالق کل شئی (پٰٰ الرعد، ۱۹)

ذلکم اللہ ربکم خالق کل شئی (پٰٰ المزمن، ۷۲)

خلق الاشسان (پٰٰ الرحمن، ۳)

من مصلحائی (پٰٰ الرحمن، ۱۷)

خلقتم والذین من قبلکم (پٰٰ البقرة، ۲۱)

واللہ خلکم و ما تعلمون (پٰٰ الصافات، ۹۶)

خلق لكم هاتی الارض جیسا (پٰٰ البقرة، ۲۹)

خلق اللیل والنهار (پٰٰ الابراء، ۳۳)

خلق الموت والحياة (پٰٰ المک، ۲)

خلق کل دابة (پٰٰ النمرود، ۲۵)

رغم الممات بغير عذاب (پٰٰ الرعد، ۲)

هل من خالق غیر اللہ ربکم (پٰٰ العاطر، ۳)

من خلق الموت والارض (پٰٰ العنكبوت، ۲۱)

فَانْ امْنَوْا بِثُلَّ مَا اُمْنِتُرِيهِ فَقَدْ اهْتَدَوا.

(پٰٰ البقرة، ۱۳۴)

صَاحِبَةِ كُلِّ سُوْسَائِيْنَ مُخْلُوطَةٌ بِهِنْيَهِ دَى جَائِيَهُ گِي.

فَتَسْيِيْنَ کَحَامِکَ کِرَائِيْنَ کَرِسْلَانَ جَيْتَلَانَ

وَمِيْلَفُونَ بِاللَّهِ اَهْمَنْکَ وَعَاهِمَ مِنْکَ (پٰٰ التوبہ، ۲)

یَتَسْبِيْهِ بِرِسْکَتَهُ ہے کہ دونوں طبقے مخلوقات بیٹھے ہیں

ظَاهِرَهُ مَنْتَهِیَ کَجَبِیِ الْجَامِ کَانِحِمْ کَرِدِیَگِی

۱۔ مَکَانَ اللَّهِ لِلْعَلِیِّنَارِ الْمُؤْمِنِیْنَ عَلَیْهِ مَا اتَّمَ عَلَیْهِ

(پٰٰ آل عمران، ۱۷۹)

۲۔ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِیْنَ وَلِيَعْلَمَ الْذِینَ نَأْفَقُوا (پٰٰ آل عمران، ۱۳۳)

مناذ اور انهاق میں منافقوں کے علیحدہ اطوار

۱۔ وَلَدِیَاقْنَ الْصَّلَةِ الْاوْهِمْ کَسَالِی (پٰٰ التوبہ، ۵)

۲۔ هُمُ الَّذِینَ یَهْتَلُونَ لَا تَسْقُطُ عَلَیْهِمْ مِنْ عَنْدِ رَسُولِ اللَّهِ

(پٰٰ المنافقون، ۲)

عَلَیْهِمْ مِنْ عَنْدِ رَسُولِ اللَّهِ كَادَ وَمِنْ صَلَبِهِ لَیْتَهَا  
منافقوں اور کافروں کی خفیہ طلاقاً

وَإِذَا خَلَوَا تَلِيْشِيَطِيْنِمْ تَالَا تَأْمَلُكُمْ (پٰٰ البقرة، ۱۴)

وَإِذَا خَلَوْهُمْ إِلَيْ بَعْضِ قَالَا تَعْذِيْدُهُمْ (پٰٰ البقرة، ۱۵)

يَقُولُونَ لَا حَوْلَلَمُ الدِّينِ كَفَرُوا (پٰٰ الحجۃ، ۱۶)

لِيَخْرُجَنَ الْأَعْزَمْهَا إِلَيْهِ (پٰٰ المنافقون، ۸)

انَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْذِيْدُونَ (پٰٰ التوبہ، ۶۷)

مسلمانوں کی کامیابی پر ان کے اُواسِ حیرہ

۱۔ اَنْ تَبْلِيْكَ حَسَنَةٌ شَوَّهَمْ (پٰٰ التوبہ، ۵)

یرزقہ من حیث لا یحتسب (پ ۱ طلاق ۲)  
و ان اللہ هو الرزان ذا العتوۃ المتین  
(پ ۱ الذاریت ۵۸)

و ینزلکم من السماء رزقاً (پ المؤمن ۱۳)  
و اللہ یرزق من یشاء بغير حساب (پ البقرہ ۱۱۵)  
شان قدرت بر چیز پر قدرت رکھنے والا وہ ایک ہے  
نہ پاہی چیزوں پر بھی قادر ہے کوہہ واقع نہ ہوں  
قل هوا لله در علی ان یبعث علیکم عذاباً یا  
فوقکم (پ الانعام ۶۵)

ان اللہ علی کل شیٰ قادر (پ البقرہ ۲۰)  
ان اللہ یاتی بالشمس من المشرق (پ البقرہ ۴۵)  
اما میری اذا اراد شیئاً ان یقول اللہ کن  
(پ الرین ۸۷)

من رب الموات السبع و رب العرش العظیم  
(پ المؤمن ۸۶)  
من نزل من السماء ما شاء (پ الحجۃ ۷۳)  
من خلق الموات والادض و سخرا الشمس  
والقمر (پ العنكبوت ۶۱)

انما عن نحی و نیت (پ ق ۳۲)  
اذا اراد اللہ بقوم سوچ فلامد لہ (پ الرعد ۱۱)  
امن یحبب للمضرط اذا دعا (پ النمل ۶۹)  
و اذا من الاشسان ضر (پ الامر ۳۹)  
فکشفنا مابه من ضر (پ الانبیاء ۸۳)

ما کسی ایک بھی کوئی چیز رکھنے سے باہر نہیں  
و لله ملک السموات والارض (پ الفتح ۲۰)  
السر کے آگے سب بے میں ہیں ان ارادتکم ضروا  
او ارادتکم عزفاً (پ الفتح ۱۱)  
لم یکن له شریک فی الملک (پ بنی اسرائیل ۱۱)  
بیدکم ملکوت کل شیٰ (پ المؤمنون ۸۸)  
اللهم والک الملک تو فی الملک (پ آل عمران ۲۲)  
لامیکون لانفسهم فخاً ولا ضرار (پ الرعد ۱۲)  
لامیکون مثقال ذرة (پ اسیماء ۲۲)  
مامیکون من قطمير (پ الفاطر ۱۲)  
لامیکون شیئاً (پ الزمر ۳ پ الوفیان ۳)  
حضرت ابراہیم کا قول میں تیری کسی بات کا مالک  
نہیں (پ المحتجه ۳۳)

قل انما املك لكم ضرا ولشدائد (پ ابن ۱۱)  
لن الملك اليوم الله الواحد المبار (پ المؤمن ۶۶)  
الملك يومئذ الله يحكم بينهم (پ الحجۃ ۵۶)  
لرزق صرف وہی ایک ہے۔ اباب اس کے ماتحت میں  
و ما من دائۃ في الارض الا على الله رزقها  
(پ بود ۶)

خلقکم رذکر (پ الروم ۲۰)  
الله یبسط الرزق لمن یشاء (پ الرعد ۲۶)  
ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الارض  
(پ الرعد ۲۶)

یعلم ما یلح فی الارض و ما یخرج منها (پ بیان)  
ان الله عالی عیب السموات والارض انه  
عیلم بذات الصدور رپ (الفاطر ۴۸)

و الله عیب السموات والارض (پ ہرود ۲۲)  
د عن کافیت المعرفات والارض (پ اکھر پ انعام ۵۰)  
قل لا یعلم من فی السموات والارض الغیب  
الا الله (پ المثل ۴۵)

ف قل اما الغیب لله رپ (یعنی ۴۰)  
لله غیب السموات والارض (پ الکھف ۴۲)  
یعلم سرهم و نجومهم و ان الله علام الغیر (پ التہہ ۷۸)

عالی المعرفت لا یعزب عنه مشکال خذة  
(پ اسما ۲۶)

عالی المعرفت (پ التوبہ ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۰)  
انہیں کی اپنے سے علم غیب کی نظری

یوم یحیی اللہ الرسل فیقول ماذا اجتنبنا (والا  
لا یعلم لمن (پ المائدہ ۱۹۵)

ا خنزرت کی اپنی ذات سے علم غیب کی نظری  
(پ الانعام ۵)

لوکن اعلم المعرفت لا استکثرت من  
الخیر (پ الاعراف ۱۸۸)

ا خنزرت سے علم شر کی نظری (پ این ۲۹)  
قل ان ادری اقتصادیات و علی (پ ابن ۲۵)

هل هن کشفت ضرک (پ الزمر ۳۸)  
فلا میکون کشف الضر عنکم ولا تحولیا  
رپ (پ بنی اسرائیل ۵۶)

اولاد شینے والا وہی ہے جس کو چاہے بیٹے دے  
یہ بہلیں یشاوا ناٹا وہیب مل یشاء الذکر  
رپ (پ الشوری ۵۰)

رزق کی تکنی اور کوشش کی اسی کے ہاتھ میں ہے  
الله یسیط الرزق مل یشاء و یقد (پ العید ۲۲)  
وہی مختار کمل ہے جو چاہے کر سکے  
لائل عما یفضل و ہم یسئلون (پ الانبیاء ۲۲)  
خدا کے دینے دکھ اور اس کے دینے آرام کو کوئی نہیں دکھتا  
ان ارادہ بکم سواعد ارادہ بکم رحمہ  
رپ (الاحزان ۱۱، پ یعنی ۱۰)

و ربک یخلق ما یشاء و یختار ما کان له  
الخیره من امرہم (پ القصص ۶۸)  
شفاعت الشرک کے اذن کے بغیر کوئی ذکر سکے

من ذا الذی یشفع عند الاباذنه (پ البقرہ ۲۵۵)  
کسی کا مافق الاسباب نفع و نقصان ایک اشر  
کے سوا کسی کے اختیار میں نہیں ہے (پ الاعراف ۱۸۸)  
علم صحیح اور علم غیب خاصہ باری تعالیٰ ہے  
لئے اعلم غیب السموات والارض اعلم ما  
بتذہن و ما کنتم بتذہن (پ البقرہ ۳۱)  
ان الله قد احاط بکل شئ عمل (پ الطلاق ۱۲)

## علم بوقت قیامت

اللہ کے سو اجن کو پکارتے ہو وہ مہنگا تیکلیف

دُور نہیں کر سکتے (پ ۱۷ بی اسرائیل ۵۹)

جن کو تم اس کے سو پکارتے ہو وہ گھٹھی کا ایک

چیلکا پیدا نہیں کر سکتے (پ ۱۸ الفاطر ۲۶)

اللہ کے سوا کسی کو پکارا تو حساب دنیا ہو گا

فاغما حسابہ عندر بہ (پ ۱۸ المریم ۱۱)

ہر ہی پکار جائے تو تکلیف در کسے اگر جا ہے

(پ ۱۸ الانعام ۲۱)

تیر فرق و نقصان صرف اللہ کے اختیار میں ہے

دلاتدع من دون اللہ مالا ينفعك ولا يضرك

(پ ۱۸ لیلہ ۱۰۷)

جنہیں تم پکارتے ہو ان کا زین کی پیدائش میں

کوئی حصہ نہیں (پ ۱۸ الفاطر ۴۰)

جس پر پوت نہیں پکارتے کے لائق صرف ہی ہے،

حوالی لا الہ الا ہو ذا عَنْ مخلصین لہ الدین

(پ ۱۸ المؤمن ۲۵)

جب کوئی سبب اور سہرا راست ہو تو مدد ایک

سے مانگی جائے جو عبادت کے لائق ہے (سوہ فاتحہ)

اگر عیتم ماتدعون من دون اللہ..... حل

هن کاشفات ضرہ (پ ۱۸ الزمرہ ۳۷)

یہ عوام من دون اللہ مالا يضرك ولا ينفعك

(پ ۱۸ الفاطر ۴۷)

یشلونک عن الساعة ایمان و شہادت (۱۸)

ان اللہ عندہ حمل الساعۃ (پ ۱۸ الحمقان ۳۸)

و ما یا یک لحل الساعة تکون قربا رب الاحزان (۱۸)

ہر چیز پر کران سی کی ذات ہے، وہ ہر ہمک خاضر فنا فر ہے

و محبتن اللہ غافلاً عما یعمل الطالعون (۱۸)

(پ ۱۸ ابریم ۳۷)

والله علی کل شی شهید (پ ۱۸ الحجاد ۶)

والله بصیر ما تعلمون (پ ۱۸ الحجرت ۱۸)

کنت انت الرقیب علیہم وانت علی کل شی

شهید (پ ۱۸ المائدہ ۱۱)

ان اللہ میمع بصیر (پ ۱۸ الحجر ۱۸ پ ۱۸ اسرائیل ۱۸)

ما نکون من بخوبی تلثة الاهور انہم (پ ۱۸ الحجاد ۶)

ایمما تروا فتم وجہ اللہ (پ ۱۸ البر ۱۵)

ما فرق الاسباب صرف ایک کو پکار جائے

لہ دعوة الحق والذین یدعون من دونہ لا

یسبیرون لمحدثی (پ ۱۸ الرعد ۱۳)

الشری کو دُور سے پکار جائے

فوق الاسباب الشری کو پکارو

قاد عالی اللہ مخلصین لہ الدین (پ ۱۸ المؤمن ۱۸)

بُر کسی کو پیدا نہ کر سکے وہ پکارا نہ جائے

(پ ۱۸ الفاطر ۴۷ پ ۱۸ الحفل ۲۰)

بُر زق نہ سے پکارا نہ جائے (پ ۱۸ الحفل ۲۰)

مشرکین کا عقیدہ توحید

بڑا خدا یک ہے پھر لئے خداوں کی عطا ہے نہیں  
جو ہمیں اس کے قریب کر دیتے ہیں (پ ۲ الزمر) ۲۰  
مشرکوں کی عبادت بزرگوں کی پکاری ہمی  
و کاذب عبادت حکمر کافرین (پ ۱ الاعناف) ۴۵  
زین و احسان پیدا کرنے والا میری ایک ہے  
دلن سالمہ من خلق السموات والارض  
(پ ۲۸ الزمر) ۳۸

تُلِّيْنَ رَبَّ السَّمَاوَاتِ السَّبِيعَ وَرَبَّ الْعَرْشِ  
الْعَظِيمِ (پ ۱۷ المونبِن) ۸۶

دَلَّنَ سَالِمَهْ مِنْ نَزْلِ مِنْ السَّمَاءِ مَائِعَ  
(پ ۱۷ العنكبوت) ۶۲

بَوْلَ کی پُجाहِ فَاسِلَیْهِ کَمْ هَذَا کَقَرِيبٌ  
کَرْدِیں (پ ۲ الزمر) ۲۰

بُتْ جن بزرگوں کی یاد میں بننے والے اب ان  
کی طرف دھیان تک نہیں کر رہے۔

وَهُمْ عَنْ دِعَاهُمْ غَافِلُونَ (پ ۱ الاعناف) ۱۵  
مشرکین بزرگوں کی یاد میں بُت بناتے تھے حضرت

سواری یغوث اور یحوق کے بت (پ ۲۹ زوہر) ۲۳

مشرکوں نے اپنے پیروں اور مولیوں کو چھوٹے  
رب بنا رکھا ہے (پ ۱۷ العنكبوت) ۳۱

قل من رب السموات والارض  
(پ ۱۷ الرعد) ۱۶

املام میں عبادت صرف ایک خدا کی ہے

اَنَّمَا الْحَكْمُ لِلَّهِ وَاحْدَهُ (پ ۱۰ الْهُجُف) ۱۰  
" " " (پ ۱۰ الْأَنْبِيَا) ۱۰  
، ، ، (پ ۲۷ حِمْ سَجَدَ) ۴۵  
وَالْحَكْمُ لِلَّهِ وَاحْدَهُ (پ ۱۴۳ بَقْرَة) ۱۴۳  
اَنَّمَا لِلَّهِ اللَّهُ وَاحْدَهُ (پ ۱۸ النَّازِفَة) ۱۸  
اَنَّمَا هُوَ اللَّهُ وَاحْدَهُ (پ ۱۰ الْبَرِّ) ۱۰  
" " " (پ ۱۰ الْخَلْقَ) ۵۱  
الْحَكْمُ لِلَّهِ وَاحْدَهُ (پ ۱۰ الْخَلْقَ) ۵۱  
فَالْحَكْمُ لِلَّهِ وَاحْدَهُ فَلَمْ يَأْتِ اَسْلَمُوا (پ ۱۷ الْجَحْجَحَة) ۳۲  
اللَّهُ لَا إِلَهَ اِلَّا هُوَ (پ ۱۷ الْبَقْرَة) ۲۵  
، ، ، (پ ۱۱ حِمْرَانَ) ۲۱  
وَمَنْ مِنَ الْاَنْشَاءِ وَاحْدَهُ (پ ۱۷ الْمَدْدُدَة) ۱۷  
وَمَنْ مِنَ الْاَنْشَاءِ وَاحْدَهُ (پ ۱۷ الْمَدْدُدَة) ۱۷  
لَعْنَدَكُمُ الَّذِينَ قَالُوا اَنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَالِثَةٍ  
(پ ۱۷ الْمَدْدُدَة) ۱۷  
سَجَانَهُ اَنْ يَكُنْ لَّهُ دُلُلٌ لَا تَقُولُ الْمُتَنَاهُ (پ ۱۰ النَّازِفَة) ۱۰  
اُنْتِيْكُونُ لِلَّهِ وَلَدُكُونُ لِلَّهِ تَكُونُ لَهُ صَاحِبَهُ  
(پ ۱۰ الْأَنْعَامَ) ۱۰  
قَلْ هُوَ اللَّهُ وَاحْدَهُ... لَمْ يَلِدْ لَمْ يُوْلَدْ (پ ۱۰ الْأَنْعَامَ) ۱۰  
وَاللَّهُ مَعَ اللَّهِ (پ ۱۰ الْخَلْقَ) ۱۰  
مِنَ الْاَنْشَاءِ غَيْرَ اللَّهِ (پ ۱۰ الْعَصْرَ) ۱۰  
مَا لَكُمْ مِنَ الْاَنْشَاءِ غَيْرَهُ (پ ۱۰ الْعَرْفَ) ۱۰

## كتاب النبوة والرسالة

### بشریت رسالت

حضرت کا اعلان کیں ہی بشر ہوں جیسے تم ہاں  
محب پر وحی آتی ہے۔

قل اما ما باشر مثلكم دوحتی الی اما لکم  
الله واحد (پ ۱۰ الکھف ۱۰)  
حضرت کا دعویٰ ملک رسول ہونے کا نہیں بشر ہوا  
ہوتے کا تھا۔  
قل سجعان بی هل کنت الا بشرا رسول پ بنی اسرائیل (۹)  
اگر زین میں تو ری مخلوق ہوتی ملک رسول بھیجا جاتا  
ر پ بنی اسرائیل (۹)  
لوکان ملیکہ... لنزلنا علیهم من السماء  
ملکا رسول (۷)

کفار کا عقیدہ کو بشریت اور رسالت جمع نہیں ہو سکتیں  
رسولوں کا اس لیے انکار تھا کہ وہ بشر کوں ہیں  
أَبْشِرْ يَهُدُو وَنَذِنَا فَكَفَرُوا (پ ۱۷ الشتا بن ۶)  
أَبْشِرْ مَنَا وَاحْدَأَ امْتَبَعَهُ إِذَا ذُلْقَنْ صَلَابَيْ د  
سر (پ ۲۷ القرآن ۲۲)  
قالوا مَا نَتَمُ الْأَبْشِرُ مُثْلَكُمْ وَهَا نَزَلَ الرَّجُلُ  
مِنْ شَيْءٍ (پ ۱۵ لیلین ۱۵)  
ما لہذا الرسول یا کل الطعام ویمیتی فی  
الاسواق (پ ۱۸ الفرقان ۱۸)  
ما لہذا الْأَبْشِرُ مُثْلَكُمْ یا کل ممَاتا کوں (پ ۱۸ میرمَن ۱۸)  
اُنُّمَنْ لبَشِرِينْ مُثْلَدا قومَهُمَا لاعْلَمَا وَنَزَلَ  
ر پ ۱۸ المؤمنون ۱۸

بُرْتُ النَّاسُ كُوئی دی جاتی ہے۔ ما کان لبَشَ  
ان دوحتی الله الکتاب النبوۃ (پ ۱۰ عمران ۹)  
ما کان لبَشَ زَانِ یکلمَ الله الْحَمْدُ لِلَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیْمِ (۵)  
اللَّهُعَالِیُّ نے مومنین میں سے ہی رسول کھڑا کیا  
لقد امنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِینَ اذْبَثَ فِيهِمْ سُوْلًا  
مِنَ النَّهَمِ (پ ۱۰ عمران ۷)  
اللَّهُعَالِیُّ نے اہل بکری جب نہیں میں سے ہی رسول  
بھیجا (پ ۱۷ الحجۃ ۲)

کیوں تعجب کرتے ہو کر رسول النَّاسُوں کی جب ن  
میں سے ہے (پ ۱۷ ق ۲ ص ۴۰ الاعراف ۴۹)  
کیوں تعجب کرتے ہو کر مذاکی مرفت سے ذکر  
ایک مرد پر اتر اسے (پ ۱۷ الاعراف ۴۹)  
کیوں تعجب کرتے ہو کر تم پر ایک مرد کی زبانی ضیحتی آئی  
اس میں کیا تعجب کی بات ہے کہ ہم نے ایک مرد  
پر وحی نیجی ہے (پ ۱۷ یوسف ۲)  
اویسیوں کوئی رسول بنا یا جاتا ہے (پ ۱۸ انبیاء)  
قالت لہ عرسالہم انْعَنِ الْأَبْشِرُ مُثْلَكُمْ (پ ۱۸ ابراہیم ۸)  
حضرت کا اعلان کیں الرکھا بندی نہیں ہوں  
ما کنست بدعاً مِنَ الرَّسُلِ (پ ۱۸ الاعراف ۹)

وَدِينُ الْحَقِّ لِنِطْهِرَ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ۔  
 دِرْپَتِ التَّوْبَةِ ۲۷، دِرْپَتِ النَّجْعِ ۲۸، دِرْپَتِ الصَّفَ ۹،  
 وَتَبْلِيغُ امْرَأَسِ رَاهِ مِنْ بَيْشِ آتِيَّاتِيِّ سَخْنَتِينِ پَصْبَرِ  
 بَلْغُ ماَنْزِلِ الْيَكَ وَانْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغَتْ رَسَالَتَهِ  
 دِرْپَتِ الْمَائِدَهِ ۴۶)

۴۰

### فلیہ رسالت

خدا کا فیصلہ کہ رسولؐ خراگار غالب ہے کہ رہتے ہیں  
 کتبِ اللہ اغلبین اماور سلی دیرپَتِ الحادیۃِ ۲۱)  
 غلبے سے مرد دنیا میں بھی غالب آتے ہے۔  
 اما للنصر رسالتا... فی الحیوۃ الدشاید ویور  
 یقِمِ الاشہاد۔ (دِرْپَتِ المَرْضَمِنِ ۱۵)  
 رسولوں کا نصرت اور غلبہ دنیوں کا وعدہ دیا گیا ہے  
 انھرِ احمد المتصور دن وان جند نالم الخالبوں  
 (دِرْپَتِ الصَّافَاتِ ۱۴۲)

للہ العزَّةُ ولِرَسُولِہِ وَلِلْمُؤْمِنِینَ وَلِکُلِّ الْمُنَافِقِینَ  
 (دِرْپَتِ المَاقْوِنِ ۸)

یا بِیہِ الْبَنی حسِبَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَکُمْ مِنَ الْمُؤْمِنِینَ  
 دِرْپَتِ الْانْعَالِ ۶۷)  
 لَنْ يَخْرُجَ اللَّهُ شَدِّدَ وَسَعَیْطَ اعْمَالَهِ (دِرْپَتِ مُحَمَّدِ ۳۲)  
 دَحْجَ اللَّهُ الْبَاطِلَ وَدَحْجَ الْمُنْ (دِرْپَتِ الشَّرْدَمِ ۲۳)  
 وَلَمْ يَأْخُلُنَّ اللَّهَ مَعْكُولَنَّ بِتِکَمْ اعْمَالَهِ (دِرْپَتِ مُحَمَّدِ ۳۵)

اَذْ قَالَ اَمَا مَا نَزَّلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِنَ شَيْءٌ فَلَيَرَأُنَّا (۹۱)  
 بَشَرِنَ کَمْ مَعْنَیْ مِنْ ہے اس میں کوئی بُرَائی کا پہنچنا نہیں  
 اَمَّا تَرَیْنَ مِنَ الْبَشَرِ اَحَدًا... فَلَنْ اَكُمْ الْيَوْمَ  
 اَنْسِیَا (دِرْپَتِ سَرِیْمِ ۴۲)

### فرائض رسالت

۱. اللہ کا دین اور عکم تو گوئی تک پہنچانا۔
۲. قرآن کریم کی تعلیم اور عملی تفصیل، و انتزلنا الیک  
 الْذَّکَرِ لِتَبَيْنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهِ (۱۱)
۳. یتلو علیہم ایاتہ و یزکیمہم دیلمہم الکتب  
 و الْحَكْمَةِ۔ (دِرْپَتِ اَلْعَلَمِنِ ۴۲)
۴. یعلمکم الکتابِ الحکمة و یعلمکم عالم تکونوا  
 تعلمون۔ (دِرْپَتِ الْبَقْرَهِ ۱۵)
۵. ایک پاکیزہ اور تزکیہ یافتہ امت بنائے  
 یخز جھومن الظلمات الی المؤربا زندہ (دِرْپَتِ الْمَائِدَهِ ۲۵)
۶. دنیا کو سیدھی را دھکلنا اور بتلانا  
 انک لامقدسے الی صراطِ مستقیم (دِرْپَتِ الرَّزْفِ ۵)
۷. طرطیقیم سرلاڈا ایسا کے قبیلے میں نہیں اللہ کے عنایتیں ہے  
 انک لاہدی من احبت و لکن اللہ ہیدی  
 من دیشاء (دِرْپَتِ الْعَصْصِ ۵۲)
۸. کفر و فحاق و دلائل سے جیہاد کرنے کا حکم یا یاہما  
 الْبَقِیْ جاہد الْکَفَارِ وَالْمُنَافِقِینَ وَاَخْلَطْ  
 عَلَیْهِمْ (دِرْپَتِ التَّوْبَہِ ۳۷)
۹. اس میں کوئی حکم سنبھالیں یا ان پر فال کے نارسٹ کی زندگی

## غيبة رسالت محمدى

٥. واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم  
بالغداة والعشى يربدون وجهه ولا تقد  
عيالاً عنهم. (١٨ أكتوبر ٢٠٠٦)

٦. عفا الله عنك لم اذنت لهم بعربي (٢٠٠٧)  
، عبس وقولي ان جماعة الاعمى رب (٢٠٠٩)

٧. فعمر حمه من الله لنت لهم بعربي (٢٠٠٩)

٨. اولئك الذين هدا الله بهم فلما قاتلوا  
رب (٢٠٠٩)

## اطاعت رسالت

وما رسلنا من رسول لا يطاع باذن الله  
رب (٢٠٠٩)

اطيعوا الله واطيعوا الرسول وافى الامر منكم  
رب (٢٠٠٩)

ظلمنا الذين يخالقون عن أمرك رب (٢٠٠٩)

ما كان لهم ولا مزمنة اذا اتقى الله و  
رسوله امرا

ان يكون لهم الخيرة من امرهم رب (٢٠٠٩)

فلا دربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما  
شعر بهم رب (٢٠٠٩)

ما اتاكم الرسول خذلان وما انهم عند  
فانتهاوا. (٢٠٠٩)

لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة رب (٢٠٠٩)

من يطع الرسول فقد اطاع الله رب (٢٠٠٩)

١. وقل جلو الحق وزهق الباطل ان الباطل كان  
زهقا. رب (٢٠٠٩)

٢. اقتل ان ربى يقتذف بالحق عالم العيوب (٢٠٠٩)  
قل جلو الحق وما يبدىء الباطل وما يعبد  
رب (٢٠٠٩)

٣. بل نقتذف بالحق على الباطل فيدمعه  
رب (٢٠٠٩)

٤. لئن لم ينتبه المذاقون .... لنغرينك بهم  
رب (٢٠٠٩)

٥. اذا جعلتم الله والفتح ورأيت الناس  
يدخلون في دين الله افراجا. (٢٠٠٩)

وتحبب الذين سكروا ومحبب في الأرض  
رب (٢٠٠٩)

٦. ولسوف يعطيك ربك فترضى رب (٢٠٠٩)

تربيت رسالت

الرعائى كى طرف سے آنحضرت کو تلى او رسہے  
٧. واصبر على ما يقوون واهمهم هجرًا  
جميلًا. رب (٢٠٠٩)

٨. واصبر كما اصبروا لوا العزم من الرسل رب (٢٠٠٩)

٩. والله يعصمك من الناس رب (٢٠٠٩)

١٠. بلغ ما انزل اليك وان لم تقنع بما بلغت  
رسالته. رب (٢٠٠٩)

## شان رسالت محمدی

الذین یا دفنه من و راء الجھل اکثھ  
لا یعقولون (پاً الجھرات) ۲)

لَا ترғوا اصواتکم فرق صوت النبی (پاً الجھرت) ۷)

لَا تجہروا اللہ بالقول کجہر بعضکم بعض ۹

حضرت کے پاں حاضر ہوں آپ کو حاضر نہ کریں

ولواہم اذ ظلموا الفتنم جاروا (پاً الشارع) ۵)

### حصمت رسالت

ما کان للنبی ان یقل (پاً آل عمران) ۱۹)

ما ارسلنا من رسول لامیطاع (پاً النساء) ۴۳)

ما اتاکم الرسول خدرا (پاً الحشر) ۲۰)

انك لتهیدی الى صراط مستقیم (پاً الزمر) ۵۲)

انك لعلی خلی عظیم (پاً القمر) ۲۱)

او لیلک الذين هدی اللہ رپاً الانعام) ۹۰)

ولقد راوه تھے عن نفسه فاستقصم

رپاً يس (۳۲)

### غتم ثبوت حضرت خاتم النبیین

سب سے اخویں ایک رسول کے کامب اس

پر ایمان لاو۔ و اذا اخذ اللہ میثاق النبیین

..... ثم جاءکم رسول (پاً آل عمران) ۸)

ولکن رسول اللہ خاتم النبیین (پاً الارکان) ۶۰)

نزل القرآن علی عبدہ لیکون للعالیین

ندیڑا (پاً المزمل) ۷۰)

اليوم المکلت کم دیکم و اکھت علیکم فمعی (پاً المائدة) ۶۰)

یخرجهم من الظلمات الى النور باذنہم (پاً المائدة) ۶۰)

لقد جعلکم رسول من الفضل ..... بالمؤمنین

رُوف رحیمو (پاً التوبہ) ۱۲۸)

النبی الایی الذي یهدی نہ مکتبی اعذہم (پاً العنكبوت)

یضع عنہم صرہم الغلال لی کانت علیم ۷۰)

و ما ارسلنا الارجحۃ للعالیین (پاً البیان) ۶۰)

یخرجهم من الظلمات الى النور (پاً البقرہ) ۱۵)

و ما كان اللہ یلیعذہم ولست یفہم (پاً الانفال) ۳۲)

النبی او لی بالمؤمنین من اقسام (پاً الاحزاب) ۶۰)

لیثبت ذکرکم عَمَّا من قبله (پاً بیت المقدس) ۶۰)

و ما اصلل صاحبکم و ما عنی (پاً الجم) ۲۰)

و ما رعیت اذ رعیت (پاً الانفال) ۶۰)

(ما ارسلنا شاهداً و مبشر اونذیرا (پاً النعیم) ۸)

فما رحمة من اللہ لمن لم (پاً آل عمران) ۱۵۹)

تعزیز و لاد توقدوا (پاً آیت ۹)

الذین یا یاعونک ایما یا یاعون اللہ (پاً آیت ۴۰)

کف لیلکی النام عنکم ولنکون ایتہ للمؤمنین (پاً ۲۰)

واللہ یعصمک من الناس (پاً المائدة) ۶۰)

### ادب رسالت

نامہ کرن پکار جٹی ر ایک دسر کو پکارتے ہو

لا غبلا دعاۓ الرسول یینکم کد عابر بعضکم

بعض (پاً النور) ۶۰)

۶۔ در فتنا فرقہ الطور (پ نسوانہ ۱۵)

۷۔ حضرت موسیٰ کے حصہ کا سات پ بننا

فالقہا فاذ اہی حیۃ سعی (پ اٹھ ۲۰)

### حضرت علیؑ کے معجزات

۸۔ پندوں کا ذبح ہونے کے بعد پھر جڑ جانا

بیماروں کو بفضل خداوندی شناوریا

خند اربعہ من الطیر (پ البقرہ ۲۶۰)

۹۔ ماں کی گود میں کلام کرنا

قال انی عبد اللہ امّانِ الکتاب (پ مریم ۴۳)

### حضرت خاتم النبیینؐ کے معجزات

قرآن کریم کا محرجہ

ایسا کلام بنالانس سے لوگوں کا عابز ہے نہا

۱۔ لا یا تون بمثله (پ یعنی اسرائیل ۶۰)

۲۔ فلن لَنْ تَفْلُوَ لَنْ تَعْلُو (پ البقرہ ۲۷)

۳

۴

عینی بیرون کی اقصیٰ

در و میں کے دوبارہ غالب آئے کی خبر (پ روم ۲۰)

۲۔ کسی ہر دکا باپ نہ ہونے کی خبر (پ الأحزاب ۷۰)

۳۔ فتح ککی خبر (پ التیر)

۴۔ مسلمان کے داخل ہم ہونے کی خبر (پ الفتح ۲۲)

۵۔ آینہ حالت پہلے سے بہتر ہوں گے

(پ الضمیر)

یومنون بـما نزل الیک و ما نزل بـقبلک (پ النسا)

و رسـلـا قد فـصـصـمـمـ عـلـیـکـ... و رسـلـا

لـمـ فـصـصـمـمـ عـلـیـکـ (پ النسا ۱۶)

لـاـ فـرـقـ بـینـ اـحـدـمـ رـسـلـهـ (پ البقرہ ۲۵۸)

قـلـ يـاـ اـيـهـاـ النـاسـ اـنـ رـسـوـلـ اـيـکـ جـيـعـارـ (الاعـرـ)

وـمـ اـرـسـلـکـ الـاـكـافـةـ لـلـنـاسـ (پ البـرـ ۲۸)

اطـهـيـعـ اـللـهـ وـاـطـهـيـعـ الرـسـوـلـ دـاـوـلـ اـلـهـ مـنـ

(پ النـسا ۵۹)

وـاـخـرـ مـنـهـمـ لـمـ يـلـحـقـ بـعـدـ (پ الحـمـ ۲۲)

### کتابِ معجزات و الکرامات

پـنـدوـںـ کـاـذـبـ ہـوـنـےـ کـےـ بـعـدـ مـجـعـ جـاـ

۱۔ حـضـرـ اـبـرـیـمـ کـےـ پـاؤـںـ تـےـ اـگـ کـاـمـنـدـ اـہـنـاـ

یـاـ فـارـکـوـنـیـ بـرـدـ اـوـسـلـامـ اـعـلـیـ اـبـرـیـمـ (پ النـیـاـ ۶۹)

۲۔ حـضـرـ مـوـسـیـ کـےـ لـیـےـ دـیـاـیـںـ رـہـ بـنـاـ

وـاـذـ فـرـقـ نـاـبـکـ الـبـرـ (پ البـرـ ۵۰)

۳۔ حـضـرـ دـاؤـ کـےـ ہـاتـھـ مـیـںـ لـوـبـےـ کـاـمـ ہـنـاـ

وـالـتـالـهـ الـمـدـیدـ (پ سـبـاـ ۱۰)

۴۔ پـھـرـ پـھـرـیـ مـارـلـےـ سـےـ بـارـہـ چـشـتـےـ جـارـیـ

فـقـلـاـ اـضـرـبـ بـصـاـکـ الـجـوـرـ (پ البـرـ ۶۰)

۵۔ حـضـرـ سـلـیـمانـ کـےـ پـاـسـ تـحـتـ بـلـقـیـسـ کـاـپـلـاـزاـ

اـشـیـاـ کـےـ لـیـٹـیـ کـےـ خـاصـ بـدـنـاـ

(پ الحـلـ ۷۰)

فتح کو سے پہنچے ایمان انے والوں کو پھیلے جل  
نبیں سکتے تکن جنت کا وعدہ ہریک سے ہے  
وَكَلَّا وَعْدُ اللَّهِ الْحَسْنَى (پٰٰ الحمد ۱۱)  
جو ان میمنین کے خلاف پڑا وہ جہنم ہے (پٰ النہار  
وَيَقُولُ عِزِيزُ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ذَلِيلٌ مَا تَوَلَّ وَضَلَّهُ  
جَهَنَّمُ (پٰ النہار ۱۴)  
صحابہ رضی اللہ عنہم رضا پاچھے اور زندگی کے راضی ہوئے  
رضی اللہ عنہم وہ حدا عنہ.

(پٰ التوبہ ۱۷۔ پٰ البیتہ ۸)

کفر کے خلاف حخت اور اپنے میں رحمہ  
والذین مهدی اشداء علی الکفار رحماء بیٹھم  
(پٰ انتہ ۲۹)

الْفَیْعُونَ قَدْلَوْکُمْ فَاصْبَحُتُمْ بِنَعْمَتِهِ اخْلَوْا (پٰ آل عمرَن ۱۱)  
صحابہ کے عمل کو خدا نے اپنا عمل کیا  
فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ لَكُنَ اللَّهُ قَاتِلُهُمْ (پٰ الانفال ۱۱)  
ومَا رَمَتْ أَذْرَقِيْتَ وَلَكُنَ اللَّهُ رَبِّيْ (پٰ الانفال ۱۱)  
انما خن نزلنا اللہ کردار نالہ لخطون (پٰ الحجر ۹)

صحابہ باہی قیالیں بھی مومن رہے  
و ان طائفتان من المؤمنین اقتتلوا (پٰ الحجۃ ۱۹)  
بدر سے جان پھرا نے والے بھی مومن رہے  
و ان فریقاً من المؤمنین لکارہوں (پٰ الانفال ۱۹)  
بینیسر کے ساتھ پڑیاں لوں میں بھی استہائے لیے اور رہے  
قد کانت کلم اسوق حسنة فی ابراہیم الذین معده (پٰ الحجۃ ۱۹)

### پہلے نبیوں سے ملاقاتیں

وَاسْأَلُوكُمْ مِنْ إِسْلَامِكُمْ مِنْ سَلَارِ (پٰ الرَّحْمَن ۱۵)  
جہنگ بر میں سمازروں کا اپنے سے دگنا دھانی دینا  
و اخیری کافرہ یروں نہم مثیلمہ رای العین  
(پٰ آل عمرَن ۱۳)  
معجزہ شتن القمر  
دانش القمر (پٰ القمر)

### کتاب الصحاہ

عَامِ امَّتٍ اور پیغمبر و کے دریانِ محابیہ و اطمینان  
لِتَكُونُ اشہدًا عَلَى النَّاسِ دَيْكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْکُمْ  
شہیداً (پٰ البقرہ ۱۳۳)

کُنْتُمْ خِيرَ امَّةٍ اخْرَجْتُ لِلنَّاسِ (پٰ آل عمرَن ۱۰)

إِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنَاكُمْ أَمْنَ الْأَنْسَارِ (پٰ البقرہ ۱۳۴)

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسُطُّارِ (پٰ البقرہ ۱۳۵)

یمانِ صحابہ کے دل کی زینت اسما اور وہ سب مومن تھے

حَبِّ الْيَكْمَ الْإِيمَانِ وَرَتِينَهُ فِي قَلْبِكُمْ (پٰ الحجۃ ۱۰)

اوْلَيْكُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَارِ (پٰ الانفال ۲۷)

کفر فرق اور عصیان سے ان کے دلوں کو نفرت تھی

کُرْهَ الْيَكْمَ الْكُفْرُ وَالْفُسُوقُ وَالْعَصِيَانُ.

(پٰ الحجۃ ۱۰)

انہ نے نفرتی میں ان کے دلوں کا استھان لیا تھا

اوْلَيْكُمُ الْذِينَ مَنْحَنَ اللَّهَ قُلُوبَمُ الْمُتَرَدِّيِ (پٰ الحجۃ ۱۰)

مکنون یوں یادیاں دینا و ممنکم من یوں یادیاں آخرت و لفظ  
عذاب نکھل کر اللہ ذو فضل علی المؤمنین (پاک علمن) (۱۵)  
خبر ایمان حضرت ابی بکرؓ  
من یوں تند منکم عن حینہ رپ (المائدہ ۵۸)  
یوم مذید فرح المؤمنون رپ (الروم ۲۳)  
خبر ایمان حضرت عمرؓ  
ان الارض یعنی شاعبدی الصالحون رپ (ابن ابیار ۵)  
شان تھی حضرت عائشہؓ رپ (النور ۱۶، ۱۵)  
اذ واج مطہرات اور بیت کی تھیہ رپ (الخطاب ۳۲)

## کتاب السیر

حضرت کے بعد اسلامی سلطنت شدیل سے چل کر یا بغاوت سے  
وعدا اللہ الذین امنوا ممنکم و عملوا الصالحات  
لیستخلفهم فی الارض (پاک النور ۵)  
ولی الامر (غیثہ) سلمانؓ میں یہ  
دادلی الامر منکم (پاک النسا ۵۹)  
اسلامی حکومت کا حکومت ہے اذن اللہ ہے گا  
(پاک المائدہ ۴۹)

الذین ان مکناہم فی الارض اقاموا الصلوۃ  
(پاک الحجہ ۲۱)

ولی الامر حصیرم نہیں رعیت کے لئے اس سے  
تزازع کا حق رکھتے ہیں فان تزازعتم فی شیٰ  
اور فضیل کتاب و سنت کا در پا (النار ۵۹)

حضرت ابو جعفر صدیقؑ کے ایمان پر قرآن کی گواہی  
ا. یوں مذید فرح المؤمنون بنصر اللہ رپ (الروم ۲۳)  
۲. حضوف یا فی اللہ ذکریم یحییٰ مدحیت المائدہ ۵  
حضرت سعیدؑ کے ایمان پر قرآن کی گواہی  
ان الارض یعنی شاعبدی الصالحون رپ (ابن ابیار ۵)  
حضرت صدیقؑ کی طہارت پر قرآن کی گواہی  
ان الذين جعلوك بالافک ... الجیة (پاک النور ۱۱)  
مہاجرین افسار اور ان کے سب پیروں سے اثر  
راہنی ہوا (پاک التوبہ ۱۰۰)  
صحابہ جہنم کی آنکھ کی تہہت تک نہ مُن پائیں گے  
لا دیمعون حسیبہا رپ (ابن ابیار ۱۰۲)

**دو ران تربیت کی تعزیز کمزوریاں  
اداللہ تعالیٰ کی طرف سے غفران و کرم**

ان الذين توأمو منکم و دم التقى الجماع ... و لفظ  
عفا اللہ عنہم عما ان اللہ غفران حیم و پاک علمن (۱۵)  
حثی اذا اشتلتتو و تنازعتم فی الارض و عصیتم  
ولقد عفأ عنکم و اللہ ذو فضل علی المؤمنین .  
(پاک آل عمران ۱۵۲)

جنگ سے جان چڑھنے والے بھی ہوں یہ تھے  
ان فریقہ من المؤمنین لکارہوں (پاک الانفال ۵)  
صحابہ بآجی تباہ ہیں بھی ہوں ہی بھے کافر نہ ہوئے  
ولن طائستان من المؤمنین اقتتلوا رپ (ب الحجرات ۹)

۲. حسوف یا قیامت اللہ بقولہ مجتہم (ب پ المائدہ ۵۵)  
 ۳. ان الأرض يرثها عبادی الصالحون رکاً غیر أوصى  
 ۴. لیظہرہ علی الدین کله وکفی بالله شہیدا  
 (ب پ الفتح ۲۸)

مسلمانوں کی ولایت صرف مسلمانوں کا حق ہے  
 لا تختدِ داعی و دعویٰ کم ادلیاء (ب پ المائدہ ۲۷)  
 انا برآ منکم و مما قبّدُنْ مَنْ دُونَ اللَّهِ الْمُتَكَبِّرُ (ب پ المائدہ ۲۸)  
 مال فتنت میں غائبین کا حصہ  
 واعلو اما ناغتمم من شئ فان اللَّهُ خمسه و  
 للرسول (ب پ الانفال ۲۱)  
 مال فتنے میں ذرخ کا کوئی حصہ نہیں  
 ما فاء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقَرْيَةِ فَلَهُ  
 والرسول (ب پ الحشر ۲۶)

اسلام میں انسانی حقوق میں برابری ہے  
 اقتدار اسلامی میں سب انسان برابر نہیں غیر مسلم  
 ماختہ ہر کسر میں  
 اسلام میں معیشت میں برابری نہیں بوجنت کے پانے  
 واللہ نضل بعضکم علی بعض فی الرزق (ب پ الحشر ۲۶)

### کتاب الحجہاد و الاجڑہ

انی جاعل فی الارض خلیفہ (ب پ البقرہ ۳۰)  
 خرافت ارضی میں نیابت خداوندی  
 اور صفاتِ جمال و جلال کا سایہ

اتخاب کی بنا انسانوں کے صادقی حقوق پر  
 ادا حکم تمیین الناس ان تحکموا بالعدل  
 یعظكم به۔ (ب پ النساء ۵۸)

حکومت شرمندی سے چلنے کی پیشے کا حق سراہ کو ہمگا  
 امرهم شری بینہم (ب پ الشوری ۳۸)

و شادرهم فی الامر و اذا اعزتم فتوکل علی الله  
 (ب پ آل عمران ۱۵۹)

شرمندی کے ارکان نماز و روزہ و زکۃ یعنی مسلمان  
 ہوں (ب پ الشوری ۳۸)

الذین ان مکاہم فی الارض قاموا الصلوة (ب پ الحجہ ۱۱)  
 اقتدار کی امانت اہل لوگوں کے پس کرو  
 ان اللہ یا عزکم ان ترددوا العادات لی اهلہ رہ (ب پ النساء ۱۵)  
 دفاعی تیاریاں جتنی بھی ہو سکیں کرو

و اعدوا المعدود استطعتم من قویہ (ب پ الانفال ۲۰)  
 معاهدہ قدم کے خلاف کسی قوم کی زمباڑ نہیں (ب پ الانفال ۲۱)  
 معاهدہ قدم کو خائن پاؤ تو معاهدہ توڑو (ب پ الانفال ۵۸)  
اسلام کا قصور حکومت جزا ایقانی عقد کا نہیں عالی ہے

انی جاعل فی الارض خلیفہ (ب پ البقرہ ۳۰)

الذین ان مکاہم فی الارض (ب پ الحجہ ۱۱)

لیظہرہ علی الدین کله (ب پ الفتح ۲۸)

لیستخلفہم فی الارض (ب پ النور ۵۵)

حضرت کی خلافت صحیح ہونے کے قرآنی شواہد

ا۔ ولیبد لهم من بعد خوفهم امتار (ب پ النور ۵۵)

خلق الأرض في يومين... وقد أخواها هناف  
 اربعه أيام (پ ۱۰۵ حم سجدہ)  
 ۳. سات آسمان دو دن میں  
 فقضهن سبع سموات في يومین (پ ۲۹ حم سجدہ)  
 ۴. ہر آسمان میں اسرائیل کا نزول  
 وادی فی حکل سماء امرهار پ ۷ حم سجدہ  
 ۵. آسمان سات امریزینیں بھی سی طرح  
 خلق سبع سموات ومن الأرض مثلثون يتنزل  
 الامریزینیت (پ الطلاق ۲۶)  
 ۶. آسمان ایک دھوئیں کی شکل میں  
 ثم استوى الى السماء وهي «خلق ف قال لها  
 دلا الأرض أستياطه فأذكرها قالت أنتي  
 طائئين (پ ۱۰۵ حم سجدہ)  
 ۷. استوى على العرش (پ ۱۰۵ حم سجدہ)  
 استوى الى السماء (پ ۲۹ حم سجدہ)  
 ۸. فرشتوں کو ہزار سال کے انقطاعات اور تبلیغ  
 ملتی ہیں (پ ۱۰۵ السجدة ۲۱)  
 ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره ألف سنة  
 مما نقادون (پ ۱۰۵ الحجوة ۲۱)  
 ۹. ولقد خلقنا ذقکم سبع طرائق وانزلنا من  
 السماء ما عبده فاسکناه في الأرض (پ المؤمن ۲۱)  
 «يَعْنِي اللَّهُ لِلْأَنْهَارِ يَطْلِبُهُ خَيْرًا وَالثَّمَنُ دَلْفُرُ الْجَنُومِ  
 مَسْخَرَاتٌ بِمَرَةٍ إِلَّا لِلْمُحْكَلِ وَالْأَمْرِ (پ الاعقر ۲۱)

۱۰. ليختلفون في الأرض (پ النور ۵۵)  
 ۱۱. جعلكم خلقاً من بعد قوم نوح (پ الاعقر ۲۹)  
 جعلكم خلقاً من بعد عاد (پ الاعرف ۲۴)  
 جهاد کفار و مشرکین  
 واعدوا لهم ما تستطعم من قرة (پ الاعمال ۲۰)  
 جهاد ب اہل کتاب  
 قاتلوا الذين... حتى يعطوا الجزية (پ توبہ ۲۹)  
 جهاد ب اہل الحاد  
 ان الذين يلحدون في ايمان لا يخفون علينا (پ عم سجدہ)  
 جهاد ب تعالیٰ منافقین  
 جاهدوا للفلاح والمناطق (اغظ عليهم) (پ التوبہ ۲۰)  
 جهاد کر سکت رحیقت کرو  
 مستضعفین خدا کی پیکٹیں  
 ان الذين توذهم الملائكة ظالم لنفسهم قاتلوا اینما  
 كتموا ما مستضعفین (پ النساء ۹۰)  
 ومن يهاجر في سبيل الله يعبد في الأرض  
 مراضاً و سعة (پ النساء ۱۰۰)

## كتاب خلق العالم

۱. زمین آسمان کی پیدائش چہر دن میں  
 خلق السموات والارض في ستة أيام  
 (پ السجدة ۲۰)  
 ۲. زمین دو دن میں اور دیگر سیزیریں چار دن میں

٢٠- وجعلنا الليل والنهار أية مخصوصاً به للليل  
وجعلنا أية النهار بمصرة ... ولتعلموا عد

الستين والسبعين (١٢) بنى اسرائيل

٢١. فاخر جنابه ثمرات مختلف الاماها من  
الجبال جداً يضر ومحر مختلف الاماها

غرائب سود (٢٣ الفاطر) ٢٨

٢٢- وَإِنْ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لِعَبْرَةٍ سَقِيمٌ مَا  
فِي بَطْوَنِهِ مِنْ بَيْنِ فَرِثٍ وَدَمْ لِيَلْخَالِصَا  
سَائِنَانُ لِلشَّادِيدِ (سَمَّ الْمُغَرِّبُ، ٦٦)

٤٣. ومن ثمرات الفساد والاعنة تحدث

منه سکرا در رز قا حسنا دی المخل (۶۹)

٤٧- وشجرة تخرج من طور سيناء بيت بالدهن  
وصحن للأكلين وان لكم في الانعام لمبة

...وَمِنْهَا تَأكُلُونَ (٢٨) الْمُؤْمِنُونَ

٤٥. ومن آيته... اختلاف السننكم والأنك  
الردم (٢٢)

(٢٢) الرؤم

٢٧. ومن أية من آياتكم بالليل والنهار وابتعادكم  
من فضله (بـ)

من فضله رپ

يُعْلَمُ بِالظَّاهِرِ مِنْ أَنَّهُ يَقْرَأُ كُلَّ  
مُكْتَبٍ وَمُكْتَبٍ وَمُكْتَبٍ وَمُكْتَبٍ

یعنی انس رپ الدعاں

٢٨- صوركم فاحسن صوركم والي المصير رب تعابن

٢٩- جاعل الملائكة رسلاً أولى احتجة مثنى و

الكتشور الرابع مزيد في الخلق ما يشاء (٢٣ فاطر)

١٠. وقد خطتم اهواً... وجعل القمر فيهن ذراً  
وجعل الشمس سراجاً [١٤] (زوج ١٤)

١٢- وجعلنا من الماء كل شيءٍ حيٍ... وجعلنا  
فِي الارض رُوَايَةً مُتَنَاهِيَّةً بِمَعْرِفَةٍ وَجَعَلَنَا مِنْهَا  
نَجَا حَاسِبَلَ رَبِّ الْأَنْبَارِ (٣١)

الْإِنْسَانُ بِهِمْ مُتَّقِيٌّ سَعَى بِهِرْ يَا نَبِيٍّ سَعَى بِنَا  
بِهِ الْأَخْلَقُ الْإِنْسَانُ مِنْ هُنَّا ثُمَّ جَعَلَ هُنَّهُ مِنْ  
سُلَالَةٍ مِنْ مَاءِ هُنَّا ثُمَّ سُواهُ وَنَفْخَ فِيهِ  
مِنْ رُوحِهِ رَبُّ الْمُسْكِدِهِ )

### **خلق الانسان من صلصال من حمامسون**

والجان خلقناه من قبل من نار السموات (سورة الحج، ٢٤)

۱۵- خلقکم من نفیں واحدہ و خلق منہار و جہا  
رب منہار جا لائکشہزادہ نسائے (یک نسائے)

١٧. وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنَ الْفَسَكِمْ أَزْوَاجًا

١٠. والاغمام خلتها الهم فتهادى وفهـا منافع دـ

نهائا تكون ولكنها جمال... وتحمل أناكلم  
ـ (بـ المثلـ)

١٨. والخليل والبيقال والحمدير لست بيوها فزينة  
 (بـ) (العنل ٨)

١٩. و سفركم للغير والمهار والسمس والمعروض  
وهو الذي سخر لكم العبر لتأكلوا منه طعاماً حريراً

وَالْمُخْسِنُونَ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالًا  
أَوْ إِيمَانًا عَذَرَ اللَّهُ مِنْ زَقْوَنِ رَبِّ الْعَمَلَنَ،  
حَيَاةُ الشَّهِيدَاتِ وَالْأَئْيَارِ

وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ قُتُلُوا  
أَوْ ماتُوا لِيَرْزُقُهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا.  
(رَبِّ الْأَجْنَاحِ ٥٨)

وَاسْأَلُوكُمْ مِنْ أَرْسَلَنَا مِنْ قَبْلِكُمْ مِنْ رَسُولِنَا  
(رَبِّ الْزَّرْفِ)

وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَلَا تَكُنْ فِي جُهَى  
مِنْ لِقَائِهِ (رَبِّ الْمَسْجِدِ ٢٣)  
فَلَمَّا قُضِيَّنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا هُنْ عَلَىٰ بِهِ  
الْإِدَافَةِ الْأَرْضِ (رَبِّ السَّبَابِرِ ١٧)

۳. نَزَّلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ مُثْنَيَةً إِذَا جَاءَ يَخْلُقُكُمْ  
فِي بَطْرَنِ أَمْهَاتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِنِي  
ظَلَّمْتُ ثَلَاثَ رَبِّ الْأَرْضِ،

۴. خَلَقْتُكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلْقَةٍ  
ثُمَّ مِنْ مُضْعَةٍ مَخْلُقَةً وَغَيْرَ مَخْلُقَةً (رَبِّ الْأَجْنَاحِ ٩)

## كتاب البرزخ

۱. وَمَنْ دَرَاهُمْ بِرْزَخَ الْيَوْمِ يَعْثُونَ (رَبِّ الْمَرْءَاتِ ١)

۲. النَّارِ يَرْضُونَ عَلَيْهَا عَذَابًا وَعَشِيَّاً يَوْمَ تَقُومُ  
السَّاعَةُ ادْخُلُوا إِلَىٰ فَرَعَوْنَ أَشَدَ العَذَابِ  
(رَبِّ الْمَرْءَاتِ ٣٤)

۳. مَا أَخْطَلَنِي مَعَ اعْتِقَادِي ادْخُلُوا إِلَىٰ فَرَحَ (رَبِّ الْأَنْجَوْحِ ٢٥)  
۴. مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا أَغْيَلُكُمْ وَمِنْهَا أَخْرَجْنَاكُمْ  
۵. يَبْثَتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُلُوبِ الثَّابِتَةِ  
(رَبِّ الْأَبْرَاهِيمِ ٤٤)

۶. الْيَوْمَ تَبْغِزُونَ عَذَابَ الْمُهُونِ (رَبِّ الْأَنْعَامِ ٢٣)

۷. يَصْرُونَ وَجْهَهُمْ وَادْبَارُهُمْ وَذَاقُوا  
عَذَابَ الْحَرِيقِ (رَبِّ الْأَنْفَالِ ٥)  
۸. وَلَنَذَّلِقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْفَى دُونَ  
الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ (رَبِّ الْمَسْجِدِ ٢١)

## حيات شهداء

۹. وَلَا قُتُلُوا مَنْ يَقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالًا بَلْ  
أَحْيَاهُ وَلَكُنْ تَشْعُرُونَ (رَبِّ الْبَقَرَهِ ٥٨)

كتاب المعيشة  
سب سيدوار ميس هر ايک کا حصہ  
وَالَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا.  
(رَبِّ الْبَقَرَهِ ٢٩)

درجہ معيشت سب کا یا یک سا نہیں  
عن قسمنا بینہم معيشتہم فی المیتۃ  
الدُّنْیَا وَرُغْبَتُنَا بِعِصْمِہمْ فَوْقَ بَعْضٍ درجت  
(رَبِّ الْزَّرْفِ ٣٢)  
وَاللَّهُ فَضَلَّ بِعِصْمَكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ  
(رَبِّ الْأَغْلَى)

مرد عمر توں پر خرچ کریں

الرجال توامون على النساء... و بما اتفقا

من امراهم في ربيتهن (٢٣)

ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف و

للرجال عليهن درجه ربيتهن (٢٤)

وعلى المولود له زقنه و سوقيه ربيتهن (٢٥)

إلى ثروت غربين پر خرچ کریں

وما زلت قدرهم يتفقون ربيتهن (٢٦)

ماذا يتتفقون قبل العفوه ربيتهن (٢٧)

وفي اموالهم حق للسائل والمحروم ربيتهن (الذريات)

فقد موابين يدي بخواكم صدقه ربيتهن (المجادلة)

وراثت میں حصے میکاں نہیں

لكل جعلنا موالي مما ترثك الوالدان والاقربون

ربيتهن (٢٨)

يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ

الانثنيين . ربيتهن

مال جميع كرنے پر الباقي ناراً منك

والذين يكنزون الذهب للفحصة ربيتهن (٢٩)

ارهيت الذي يلذاب بالدين ربيتهن (الحاشون)

اسیرا پسے مال کا سالانہ حساب کریں

نذر سے سالانہ رکۃ

پیدوار سے ہر فصل پر عشر

## وسائل معيشت میں سب کا حصہ

بعل لكم صیدا البر و طعامه متألاً الكرو

للسیارة و حرم عليکم صید البر ما دمت

حرما ربيتهن (٢٦)

احل لكم الطيبات وما علتم من الجواح

(٢٧)

وان لكم في الانعام لعبدة الشقيم مما في بطونه

(٢٨)

## سودا در جوئے کی حرمت

و احل الله البيع و حرم الربا ربيتهن (٢٩)

الذين يأكلون الربا لا يؤمنون الأكاذيب

الذى يخبطه الشيطان من المس

(٣٠)

يشلونك عن الحسنة الميسرة فيما اندر

كبید ربيتهن

## كتاب المعاشرت

اما المؤمنون اخوة ربيتهن (٣١)

فاصبحتم بعثته اخوانا ربيتهن (آل عمران ٣٢)

مال باپ کے حقوق

لا يغبىن الا الله وبالذين أحشدا ربيتهن (٣٣)

**نکاح کے لیے ایک دین**

وَلَا شَكُونَ الْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا رَبُّ الْبَرَّةِ (۲۲۵) (بِ الرَّبِّ الْبَرِّ)

فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ (رَبُّ الْمُحْسَنَةِ) (۱۰)

وَالْمُعْصَتُ مِنَ الظَّالِمِينَ اذْقُوا الْكَذَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ (رَبُّ الْمَاءِ) (۵)

**السائلوں میں بعض کو بعض پیشیت**

الرجال قوامون علی النساء بما فضل الله  
بعضهم على بعض رَبُّ النَّاسِ (۳۴) (بِ الرَّبِّ الْبَرِّ)

وَاللهُ فضل بضمكم على بعض في الرزق  
رَبُّ الْغُلَمِ (۱)

فضلنا بعضهم على بعض (بِ يَمِنِ إِسْرَئِيلَ) (۲)

تلک الرسل فضلنا بعضهم على بعض  
(رَبُّ الْبَرَّةِ) (۱۰)

وللرجال علیهن درجه رَبُّ الْبَرَّةِ (۲۲۸)

کہی کہیں کو نار اٹھ کے باعث حرمہ نہ کریں  
ولا یأتیں اولو الفضل منکرو والسعة  
(رَبُّ النُّورِ) (۲۲)

خرچ کرنے میں سیانہ روی اختیار کرو  
ولَا تجعل يدك مغلولة لِك عنقك ولا  
تبسطها رَبُّ يَمِنِ إِسْرَئِيلَ (۲۹)

مؤمنین کے مال میں تھیں کافی بے رَبُّ الْمُعْمَلَاتِ  
وَفِي أَوْلَامْعَنِ السَّائِلِ الْمَعْرُومِ رَبُّ الْأَيَّاهِ (۱۰)

(اَتَشْرُكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدِينَ اَحْسَنُوا<sup>۱</sup>)  
(رَبُّ الْبَرَّةِ) (۸۳)

وَقُضِيَ رَبُّكَ اَن لَا تَقْبِدَ اَلَا اِيَّاهُ وَبِالْوَالِدِينَ  
اَحْسَانُ اِمَارَتِيْهِ بِيْنِ اِسْرَائِيلَ (۲۷)

اَن اَشْكُنِي دُلُولَ الدِّيْكَ (رَبُّ الْقَانِ) (۱۲)

لَا تُقْلِلْ هَلَافَ وَلَا تُخْرِهِ هَارَبَ (بِيْنِ اِسْرَائِيلَ) (۲۷)

وَدَصِنَا الْاِنْسَانَ وَالْدِيْدَه حَسَادَتِيْهِ (۲۷)

**اولاد کے حقوق**

(لَا تَقْتُلُوا اَوْلَادَكُمْ خَشِيَّةً اَمْلَاقَ رَبُّ الْعَامِ) (۱۵)

الْاَنَّ وَالْبَنَنَ زِنَةُ الْحَيَاةِ الْدِيْنِ رَبُّ الْكِبِيرِ (۲۷)

بیچ کا خرچ بپ کے ذمہ ہے  
دعی المولود له رزقهن وكسوئهن (بِ الرَّبِّ الْبَرِّ) (۲۲۳)

**خاوہ نہ بیوی کے حقوق**

وَجِعَنَا الْمُتَقِيْنَ اِمَامَارَبِ الْمُرْقَانِ (۲۸)

عَرَرَتْنَ کَانْفَتَهُ مَرْدُولَ کَے ذمہ ہے  
دِبَانَفَقَوْا مِنْ اَمْوَالِهِمْ رَبُّ النَّاسِ (۳۴)

اُنہیں دہاں بیاؤ جہاں خود رہو  
اسکتوہن من حیث سکنتموں وجداکم  
(رَبُّ الْطَّلاقِ) (۶)

هُنَّ لِبَاسُكُمْ وَلَيَنْتَهُ لِبَاسُهُنْ رَبُّ الْبَرَّةِ (۱۸)

وَيَنْتَهُنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَ رَبُّ الْأَخْرَابِ (۶)

وَإِذَا بَلَغُ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحَلْمُ فَلِيَسْتَأْذِنُوا  
(رَبُّ الْنُّورِ) (۱۰)

صرف انبیاء کی نہیں دوسرے عالم یا وہ اہل علم کی بھی اپنے پا ہے  
صراط الذین انعمت علیہم  
الله کے آگے بھجے ہوئے اہل علم سب لائیں ایسا عین  
وائیں سبیل من انساب الٰی (پٰٰ البقرۃ ۱۵)  
انبیاء کے ساتھیوں میں بھی تھا کہ لیے اورہ جسے  
قد کا نت لکم اسرة حسنة فی ابراهیم والذین  
معده (پٰٰ المحتفہ ۲)

حضرت کے ساتھیوں کے خلاف پڑنا بھی جینم کی راہ ہے  
من میافق الرسول ... ویتبیع غیر سبیل المؤمنین  
نولہ ما نوی و ضلالة جمتو ری (پٰٰ النساء ۱۵)  
ہم نخفرت اور صحابہ کے بعد انکے مجتہدوں کی پروردی  
اعلیٰ اللہ و اعلیٰ الرسول و اولوا الامر من کم  
(پٰٰ النساء ۵۹)

اہل علم ہی سامنے میں اجتہاد کر سکتے ہیں  
دول و دوہا الی الرسول والی او لا الہ مرم من  
لعلہمہ الذین یستبطونہ ری (پٰٰ النساء ۸۳)  
پروردی فیتہ بنے فخری نہیں دوسرے ان کا نتیجی نہیں  
فلولا نفر من کل فرقۃ منه م طائفۃ  
لیستقہم و فی الدین ری (پٰٰ التوبۃ ۱۲۲)  
پروردی اپنی اباؤ کی ہر جو علم اور ہدایت کا نزد رکھتے ہیں  
قاوا حسینا ماما وجدنا علیہ اباؤنا  
(پٰٰ المائدہ ۱۰۷)

تیم کو دھکایا نے والادین کا نذب ہے ری (العون)  
مقرر حن کو سہولت تک مہلت دو  
وان کان ذو عسرۃ فضطرہ الی میسرا (پٰٰ البقرۃ ۲۸)  
ناسب بات کہنا احسان من صدقہ سے بُری نیکی ہے  
قول معروف و مغفرۃ خیر من صدقۃ یتبعها  
اذنی ری (پٰٰ البقرۃ ۲۹)

سلام کا جواب اس سے بہتر پیرایہ میں دو  
واذا حیتیتہ بحیۃ غیثیا باحسن منها  
(پٰٰ النساء ۸۲)  
لاتدا خلوا بیوتاً عن زبیر کو حتی تستأنوا  
وستکموا علی اهلہ ری (پٰٰ النور ۲۱)  
واذا اخاطبهم المجاهدون قالوا اسلاما رب الْفَقَان (۱)  
وافصدافی مشیک واعضض من صوتک  
وزرتوں کا اصلاح معاشرہ کا حلقة

### کتاب القلید والاجتہاد

نفترت بھی ہے کہ یا نہ صریم یا تو یاد در سریں کی ماز  
لوکنا اسمع او نقل ما کنافی اصحاب السعیر  
(پٰٰ السک ۱۰)  
دین ہے سب کے لیے گرائے جانتے صرف عالمیں  
نضر بہ للناس ش مایعقولہ الا العاملون (پٰٰ البکرۃ ۲۲)  
جو عالم نہیں وہ اہل علم سے جو دلائل جانتے ہیں پرچھے  
ناشسلوا اهل الذکر ان کتم لانفعلون (پٰٰ الحل ۲۴)

پڑی اپنی آثار کی ہر جو علم کا ذر رکھتے ہیں

ادلو کان ابا هم لا یعقلون شیئا لا یهتدون

(پ پ البراء ۱۴۰)

و اشتعت ملة اباعی ابراهیم و اسماعیل د

اسحق و یعقوب (پ پ يوسف ۲۸)

## كتاب اعمال القلب

قلب کے حالات کا بیان

لَا تُقْنَى لِأَصْدَلُوكَنْ تُقْنَى الْقُلُوبُ (پ پ البقرة ۲۶۷)

بِلِ رَانَ عَلَى قَلْبِهِمْ (پ پ المطففين ۲۷)

خَمَّ اللَّهُ عَلَى قَلْبِهِمْ وَعَلَى سَمْمِهِمْ (پ پ البقرة ۲۶۸)

أَنَّا جَعَلْنَا عَلَى قَلْبِهِمْ أَكْمَةً أَنْ يَفْقَهُوا كَارِثَةَ الْكَيْفِ (۲۵)

لَا تَنْهَى مِنْ أَعْظَالِ أَقْلَبَهُ عَنْ ذَكْرِنَا (پ پ الکعبہ ۲۶)

سَنَقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرَّاعِبُ (پ پ آل عمران ۱۵)

دُولَ کے دھوئے کی دعوت

يَتَوَاعِدُهُمْ أَيَّا نَهٍ وَيَزْكِيْهُمْ (پ پ آل عمران ۱۶۷)

يَعْلَمُهُمُ الْكِتَابُ وَالْحَكْمَةُ وَيَزْكِيْهُمْ (پ پ البقرة ۱۴۹)

تَطَهَّرُهُمْ وَتَزَكَّيْهُمْ بِهَا وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

سَكَنَ لَهُمْ (پ پ التوبہ ۱۰۷)

كَنْتَمْ عَالَمَنْ فَالْفَلَقُ بَيْنَ قَلْوَبِكُمْ (پ پ آل عمران ۱۰۸)

الْأَمْنَ إِلَى اللَّهِ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ

وَمَنْ يَكْتَمْهَا فَإِنَّهُ أَشَهَ قَلْبَهُ

## اثبات الالہام والبیعت

الست بریکم قالا بابلی (پ اقصیس ۲۰)

واد حینا ای ام موی (پ الحفل ۶۸)

واد حربک ای الحفل (پ الاعراف ۱۶۲)

علم نبوت

بِعْدَ اهْرَاقِنَه

علم لدنی اور علم نبوت

وعلناه من لدننا علما (پ اکہف ۲۵)

بیعت توہہ و سلوک

اذاجعُلُكُ الْمَوْعِنَاتِ يَمْلَأُنَكُ (پ لمتحہ ۲۰)

و عملک مالر تکن تعلم

بیعت بھرا

یادیعنیک امنیا یادیون اللہ (پ انتخ ۱۰)

الترام مجاس الخیر

لَا تَقْعُدْ ابْعَدَ الذَّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ

(پ الانعام ۶۸)

و اصبر نفسک مع الذین یدعون ربهم بالغداۃ

والعشی (پ اکہف ۲۸)

ولا تطرد الذین یدعون ربهم بالغداۃ والعشی

(پ الانعام ۵۲)

لَا تَقْرِئْ فِيهِ ابْدًا

وَجَاءُ الَّذِينَ اسْتَعْرَفُوا فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا  
إِلَيْهِمُ الْقِيَامَةُ رَبُّ الْأَنْعَامِ (۵۵)  
وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابُ وَالْحَكْمَةُ وَالْقِرَاءَةُ وَالْأَخْبَيلُ  
رَبُّ الْأَنْعَامِ (۲۸)

### حيات عيسیٰ بن مریم

فَنَمْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً إِنْ أَرَادَ أَنْ يَهْلِكَ  
الْمُسِيحَ ابْنَ مُرِيمَ (بَنْ الْمَائِدَةِ ۱۷)

اتَّوَالَّهُ وَكَوْلَا مَعَ الصَّادِقِينَ (بَنْ التَّرَبَةِ ۱۹)  
عَوْامَكَ لِيَتَقَبَّلَ تَقْبِيلَ

۱. لَا تَخْنَدُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرُونَ ادْلِيلُهُ مِنْ دُونِ  
الْمُؤْمِنِينَ ... إِلَيْهِمْ تَقْوَامُهُمْ نَفَّاَةُ .

(بَنْ الْأَنْعَامِ ۲۸)

۲. إِلَيْهِمْ أَكْرَهُ وَقُلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ  
(بَنْ الْأَنْعَلَى ۱۰۶)

### أُو سَخْنَجَار بَنْ بَعْزَمِيَّتِ كَسِيَّ سَنَهِيَنْ دَرَتَيْ

۱. إِنَّ لِإِعْنَافِ لَدَىِ الْمُرْسَلِينَ (بَنْ النَّعْلَى ۱۰)

۲. يَمْشِتُونَهُ وَلَا يَخْشَوْنَهُ أَحَدٌ (الْأَنْعَامُ ۲۷)

۳. وَمَنْ يَحْكِمْ بِمَا إِنْزَلَ اللَّهُ فَإِنَّمَا يُلْكِلُ هُنْدَ بَنْ الْمَائِدَةِ ۲۴)

۴. لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (بَنْ يَلِشِ ۷۲)

### كتاب الشراط الساعي

ان زلزلة الساعة شيء عظيم (بَنْ الحجَّ)

حتى إذا افتحت ياجوج وماجوح (بَنْ الْأَنْبَارِ ۹۶).

اخربنا لهم باب الأرض (بَنْ النَّعْلَى ۸۲)

### نَزْول عِيسَىٰ بْنَ مَرِيمَ

وانه لعلم الساعة فلام تافت بهار (بَنْ لِزْخَفِ ۱۱)

يهود ونصاري ودول قریں انکی دفاتر سے پہنچے  
مسلمان ہوں گی۔

وَانْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ الْمُؤْمِنُونَ بِلِقَاءِ مَوْتِهِ  
(بَنْ الشَّارِعَةِ ۱۷)

### مظلوم آیات جن پر الحاد کی مشقیں ہوتیں

آیاتِ الْهَمِّ مِنَ الْمَادِ سَهْ كَامْ لَيْنَ دَلَىِ الشَّرِبَادِ  
الشَّرِبَادِ لَوْ رَبْعَنِي نَهِيَنْ سَهْتَيْهِ الْمَادِ كَا بَجَمَّ لَگَ ہے  
انَّ الَّذِينَ يَحْمَدُونَ فِي آيَاتِ الْأَنْجَنَوْنَ عَلَيْنَا  
(بَنْ الْأَنْجَمِ سَبْعَهِ ۳۰)

### سباحث الفواری

وَعِنْهُمُ الْقِرَاءَةُ فِي هَادِ حَكْمَ اللَّهِ (بَنْ الْمَائِدَةِ ۲۹)  
قلْ فَأُنَوْبَلِلَهُ وَلِلَّهِ فَالْمُلْهَارِ (بَنْ الْأَنْعَامِ ۹۲)  
وَلِلَّهِ عَلَىِ ذَبْتَنَ خَافَ انْ يَقْتَلُونَ  
(بَنْ الشَّرَاعَةِ ۱۷)  
لِيغْفِرُكَ اللَّهُ مَعَنْكُمْ مِنْ دَنْبِكَ (بَنْ لِشَعَرِ ۲۵)

لاستبدال لكلمات الله (پ زیز ٤٢)  
فهذا هم اقتداء رب الاعمال (٩٠)

وَمَا مُحَمَّدٌ الْأَرْسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ  
الْرَّسُولُ رَبُّ أَلْعَلَّ إِنَّمَا (٤٢)  
يَا عَسِيَّ أَنِّي مُتَوْقِنٌ وَرَافِعُكَ إِلَى (٤٣)  
فَلَمَّا تَرَقَيْتَ كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ  
(رَبُّ الْمَائِمَةِ ١٤)

في مباحث المراجحة القاديانية  
عالم ارواح کی بات است محمدیہ پر لگادی  
یا بنت ادم اما یا تینکم رسول منکم (پ الاعراف ٥)  
الله یصطفی من المذکورة رسلاً و من الناس  
(پ الحج ٥)  
مبشر رسول یا کی من بعد اسمہ احمد (پ الحج ٦)  
و بالآخرة هم یوقعن (پ البقرہ ٣)  
فاوئذک مع الذین انم اللہ علیهم (پ النساء ٤٩)  
ولکن رسول الله و خاتم النبیین (پ الانذار ٣)  
و اخرين منہم لما یحقوا بهم (پ المسکن ٢)

في مباحث الأرض  
اَغْلَبَنَا اللَّهُ لِيَغْلُبُوكُمُ الْجِنُّ اهْلُ الْبَيْتِ  
(پ الحزب ٣٣)  
اَنَّمَنْ نَزَّلَنَا الذِّكْرُ وَإِنَّمَنْ لَحَاظُنَّوْنَ (پ البقرہ ٩٠)

تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ  
تَعْمَلُونَ بِاللَّهِ (پ آں عمران ۱۰)

وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ... وَقَوْمٌ فَرَّجُوا (پ انفال ۲۹)

وَعَلَوْا الصَّلَحَةَ وَأَمْوَالَهُنَّ تَزَلَّ (پ محمد ۳۰)

ماضی مصادر کے معنی میں  
وَفَخْنَ فِي الصَّورِ (پ تہذیب ۵۱)

وَإِذَا تَبَّأَلَ إِبْرَاهِيمَ رَبِّهِ بِكَلَامَاتِ قَالَ أَنِّي جَاعِلُ  
لِلنَّاسِ أَمَّاً (پ البقرہ ۲۷)

يَوْمَ نَدْعُوكُمْ إِنَّا نَسْأَلُكُمْ (پ بن اسرائیل ۱۸)

نَاغْسِلُوا أَجْوَهُكُمْ... وَأَمْسِحُوا بَرَى وَسَكَمْ  
وَارْجِلَكُمْ (پ المائدہ ۲۵)

الْأَعْلَى إِذْ أَجْهَمْ أَوْمَاءَ مَلَكَتْ إِيمَانُهُمْ (پ المزمن ۲۶)

لَمَّا سَمِعَتُهُ رَبُّهُ مِنْهُنَّ فَأَوْهَنَ أَجْوَهُنَّ  
ذِرْيَتَهُ (پ النساء ۲۷)

لَغْرَأْلِ كَمْ نَسَبَتْ سَرَرَتْ كَمْ يَنْهَى كَمْ كَثِيرَلِ  
قال لِأَهْلِهِ امْكُثُوا فِي اَنْتَ نَلَادُنْ (پ القصص ۲۹)

رَحْمَةَ اللَّهِ وَبِرَّكَاتِهِ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْبَيْتِ (پ هُود ۴۳)

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَذْهَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسُ أَهْل  
الْبَيْتِ (پ الأحزاب ۳۲)

هَلْ أَدْكُمُ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ (پ القصص ۲۷)

ضَمِيرِكَمْ زَجَعَ عَيْنَ هَرَجَعَ نَزَّهُوا اَسْ كَمْ جَبَرَ سَهْوا  
يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ

شَمْ يَعْثَكُنْ فِيهِ (پ الأنعام ۶۰)

لَا مِنْ أَكْرَهَ وَقَبْلَهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ (پ التَّحْمِل ۱۱)

فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ وَالَا انْ تَنْقُومُنَّهُ تَنَاهَى  
(پ آں عمران ۲۸)

أَنَّ الَّذِينَ تَرَفَّأُهُمُ الْمُلْكَةُ ظَالِمُ الْفَقْسِمِ  
(پ الشَّافِعِي ۹)

### القواعد العلمية في العبارات العربية

وَأَوْتَرْتِيبَ كَمْ يَلِي شَهِيْن  
يُؤْقَنُ النَّزْكَةُ وَالَّذِينَ هُمْ بِأَيْسَانَ يُوقَنُونَ  
(پ الإِرَادَة ۱۵۶)

يَامِيمِ اقْتَى دَاسِيدَيِ دَارِكَيِ (پ آں عمران ۶۳)

لأنه من أغلقنا عن ذكرنا رُبِّ الْكَبِيتِ (٢٨)  
وعدَ اللَّهُ الَّذِينَ امْتَرَانَا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلَختَ  
الْمِسْتَحْلِفُونَ فِي الْأَرْضِ رُبِّ النُّورِ (٥٥)

## الاتصال بالخواص

الامر الاستئنافى ليس للوحى

فَإِذَا حَلَّتِ الْمُرْفَأُ صَطَادُوا (پِ المائِدَةِ ٣٥)  
لَا تَوَاعِدُنَّ هُنَّ سَرَّ الْاَنْ تَقْلُو اَرْبَكُ الْبَرْوَةِ (٢٢٥)  
اَشْهَادُ دَائِعٍ عَيْنَ رَاقِعٍ كَمْ پِيرَاهِ مِينَ  
ان ارادان یہیلک المیسح ابن مریم و امہمہ و  
من فی الارض جمیعا (پِ المائِدَةِ ١٤)

حضرت آدم علیہ السلام

٢٦، ٢٧، ٢٨، ٢٩، ٣٠

١٦٢ - ٣٥، ٣١، ٢٦، ٢٤، ١٩ - الاعراف

١٦٤

پاکستان ۵۹۔۲۲ پاکستان

حضرت نوح عليه السلام

۱۹.۲۸.۳۴.۳۵.۳۲.۳۴.۳۲.۴۵

٢٦٠٢١٠٤٥٠٤٦٠١٦٩ زوج

١٦ - ملک الامراء - ٥٩

۷۹ الصافات ۵۰

٣١٥ - الموسى

حضرت اوریں علیہ السلام

پاکستان اسلامیہ

جعفر تکوئی تشریع نہیں

عمل کی اور پیرا یہ میں اس باب سے ہوا  
جعلکم ملوكاً و اتكه عالم فوْت احْدَادِيْرِ المَاءِ (٢٠)  
جعل الله الكعبة البيت الحرام قياماً  
للناس رَبِّ الْمَاءِ (٩٤)

فالفان من قلوبكم فاصحتم سمعتكم اخوانا زاروا آل عطان



- فاجس في نفسه خيفة موسى (ظله) وتابعت ملة أباعي إبراهيم وأصحابه يعقوب، ٢٠  
ولقد همت به وهم بآلاوان رأى برهان به، ٢١
- پ الاعراف ١٥٠، ١٣٠
- حضرت شعيب عليه السلام پ الاعراف ٩٥، ٨٥
- ٢٥ فرقان ١٦٠، ١٥٠ پ العنكبوت ٣٤، ٣٣
- پ المازعات ١٥ پ العنكبوت ١٤١ - ١٤٢
- ذكر قارون پ القصص ٢٤، ٢٣ پ العنكبوت ٩٧، ٨٧
- پ المؤمن ٣٣ پ العنكبوت ٩٨، ٨٩
- ذكر هامان و قال فرعون يا هامان ابنى صرا پ العنكبوت ٣٥، ٣٤
- پ المؤمن ٣٦ أباياه بنى إسرائيل
- فاوقد لى يا هامان على الطين فاجمل لي حضرت موسى عليه السلام
- صرحا. پ القصص حضرت موسى كي والده كي شان
- ذكر فرعون ارسلنا موسى... إلى فرعون وبطنا على قبلها رپ القصص ١٠
- وها هامان و قالون پ المؤمن ٣٣ وأوحينا إلى آدم موسى (پ القصص)
- حضرت هارون عليه السلام إذا أحبينا إلى آدم ما يوصي ربنا طه ٢٨
- وقال موسى لا أخيه هارون أخلفني في قومي فخرج منها خائفًا يرتقب (پ القصص)
- وأصلحه. پ الاعراف ولما ورد ملوك مدين وجد على إمامه من
- وأجعلني لى وزيرًا من أهل هارون أخي الناس يسوقون رپ القصص)
- پ ظه ٣٠ وأصطنعك لنفسي (پ طه)
- ووهبنا له من رحمتنا أخاه هارون نبياً واما آخرتك فاستمع لما يوصي (پ طه)
- پ مرثيم ٥٣ فذانك برهانان من ربك (القصص)
- حضرت داؤد عليه السلام وأحل عقدة من لسانى (ظله)
- ولقد أتيتكم بأوسمتنا خفلا... والمثاله الحديده لا تخف انى لا يخفى للذى المرسلون پ العمل
- پ اسبابه ١٠ فلا تكن فى مرية من لقائه رب (الجوده ٢٣)
- وقتل داؤد جالوت پ البقره ١٥ قال قد أحيى الدعوتكما (پ يرس ٨٩)

### حضرت رکریا علیہ السلام

هناکٹ دعا زکریا ربہ پے ۲۱ جولائی

انبتمانیا تاحسنوا کھلما زکریا پے آں عمران ۲۰

و اذکر رحمۃ ربک عبادہ زکریا پے مریم

وزکریا اذنادی ربہ رب لاتداری فردان پے الانبیاء ۸۹

### حضرت حمی علیہ السلام

یا بھی خدا کتاب بقوہ و اینیاد الحکم صبیا پے مریم

لم غبلہ من قبل سبیا پے مریم،

### حضرت ایس علیہ السلام

و اسماعیل والیسع دیونس ولوطا پے الانعام ۸۴

و اذکر اسماعیل والیسع و ذالکفل پے من ۳۸

### حضرت الیاس علیہ السلام

وان الیاس ملن المرسلین پے الصافات ۱۲۲

و ذکریا ربیحی و عینی والیاس پے الانعام ۸۵

### حضرت ذوالکفل علیہ السلام

و اسماعیل و ادريس و ذالکفل پے الانیاء ۶۷

الیسع و ذالکفل وكل من الاخیل پے من ۳۸

### حضرت عزیز علیہ السلام

او کالذی مزعل قریۃ وہی خاویۃ علی عروشہا

پے البرہ ۱۵۹

وقالت اليهود عزیز ابن الله پے التبری ۳۰

### حضرت عیسیٰ بن مریم علیہ السلام

و اذ قال اللئکۃ یامریم ان الله اصطفاک پے کل عالم ۳۹

و اذکر عبدنا داؤد پے من ۱۰ - ۲۶

و اینیاد دبورا پے النسا ۱۶۳

لعن الذين کفروا... على لسان داؤد

وعیسیٰ بن مریم پے المائدہ ۸

### حضرت سلیمان علیہ السلام

و اینیاد ارج و سلیمان علما و ورث سلیمان

داؤد۔ پے الملک ۱۵

و حضر سلیمان جودہ من الجن داہل د

الطیر۔ پے الملک ۱۶

و سلیمان الرجع عاصفة تحری بامرة الح

الارض۔ پے الانیاء ۸۰

ما شلو الشیاطین علی ملک سلیمان۔ پے البرہ ۱۰۰

### حضرت یونس علیہ السلام

و ذا المؤون اذ ذهب معاضا پے الانیاء ۸۰

و لا تکن کصاحب الحوت پے القلم ۴۷

ادابق الى الفلك المشهور فما هم پے الصافات ۱۲۰

ففعها ایماها الاقوم یونس پے یونس ۹۸

### حضرت ایوب علیہ السلام

و اذکر عبدنا ایوب اذ نادی ربہ اتی متني

الشیطان۔ پے ۳۴

ان متني الضروا نتلامح المراحین فاستحبنا له

پے الانیاء ۸۳

وَقُوْلُهُمْ أَنَّا قَاتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيْسَى بْنَ مُرِيمَ رَسُولَ اللَّهِ  
بِالنَّارِ ۖ ۗ

### حضرت فاتح النبيین صلی اللہ علیہ وسلم

یہاںق النبیین میں ان غیرین ائمے دلیلے رسول کی خبر  
تم جامد کر رسول مصدقہ الماحکم پے آل ملن ۸۰

دعایہ ایسیم علیہ السلام دربارہ اولاد اسحاق  
ربنا وابعثت ضمیر رسول مدنھر پ ابترہ ۱۹۶

بشارت حضرت عیسیٰ بن مریم کہ اب ایک آئے گا  
ومبشرًا بررسول یا ق من بعدی اسمہ احمد

بِالصَّفَرِ ۖ ۗ

اے دلے دلے رسول امیمین میں آئے گا  
هو الذي بعث في الاميين رسولًا منهم ۚ ۗ بمحنة  
تراث وکبیل میں اس کی شہریں ہوں گی پ الاعرف، ۱۵  
الذی یجحدونه مکتوٰ باعندہم فی التورۃ والانجیل  
حضرت کی رسالت کا بیان

وارسلتک للناس رسول وکی بالله شہید ۖ ۗ بِالنَّارِ ۖ ۗ  
قل یا ایها الناس انی رسول الله الیکم جیسا پ الاعرف  
امک لمن المؤسلمین علی صراط مستقیم ۖ ۗ بین ۲

### حضرت کی بشریت کا بیان

سچان روپی هل کنت الابشرا رسول پ  
وما جعلنا البشر من قبلك الحمد ۖ ۗ الابیار ۲۳۴  
قل اما ما باشر مثلکم وحي پ

اما المسیح عیسیٰ بن مریم رسول اللہ وحکمته  
بِالنَّارِ ۖ ۗ

لقدکفر الذین قالوا ان الله هو المسیح بن مریم  
ۖ ۗ بِالْمَائِدَةِ ۖ ۗ

ما المسیح بن مریم الا رسول قد قتل من قبله  
الرسول . ۖ ۗ بِالْمَائِدَةِ ۖ ۗ

لمن الذین کفروا من بني اسرائیل علی  
لسان داده عیسیٰ بن مریم

واذ علنتک الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل  
ۖ ۗ بِالْمَائِدَةِ ۖ ۗ

وانه لعلم الساعة فلا تعتن بهما ۖ ۗ الزہرف ۶۱  
صدقہ المابین يد تحم من التوراة ومبشرًا

بررسول یا ق من بعدی . ۖ ۗ بِالصَّفَرِ ۖ ۗ

فأیدنا الذین امنوا على عدوهم فاصبوا  
ظاهرين . ۖ ۗ بِالصَّفَرِ ۖ ۗ

وأیشما الى ربک ذات قرار و معین

بِ

## ہنفیت کی صفاتِ عالیہ

انوارِ سلطنت شاهد ام بشیراً و نذیراً و داعیاً  
الى الله باد نہ و سراجاً مینیراً۔ پا ۲۸۱  
کافہ للناس بشیراً و نذیراً۔ پا ۲۸۲  
یأمرهم بالمعروف و ينهاهم عن المأكروں حمل طم  
المطیبات و يعترم علیهم الخباث و ينفع عنهم  
اصرهم والاذلال التي كانت علیهم فی الاعراض ۱۵  
عزیزیٰ ھلیہ ما عنتم حرج دیں علیکم بالومنین

رَوْفٌ رَّاحِيمٌ پا التربیۃ ۱۲۸

وَمَا أَرْسَلَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ پا انبیاء ۱۰  
فِيمَارِحَةٍ مِّنَ اللَّهِ لَمْ تَهْرُوْلُوكْنَتْ

فَطَّا۔ پا آل عمران ۱۵۹

وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خَلْقٍ عَظِيمٍ۔ پا نجم

الْبَيْنَ أَوَّلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْفَسَمِ ۚ پا احلب  
ہنفیت کی تربیت کے قرآنی اسباق

وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَإِنْ هُمْ بِهِ جَنِیلٌ

وَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ الرَّسُولُ وَلَا الْعَزْمُ مِنَ الرَّسُولِ وَلَا

تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحَوْنَ

غَفَّالُ اللَّهِ عَنْكُمْ لَمْ يَذْنَتْ طَمْ

سَبْ وَتَوْقِّتْ ان جاءه الاعنی

فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَوْرَهُمْ فِي الْأَرْضِ

وَإِذَا عَزَّمْتْ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ پا آل عمران ۱۵۹

## انبیاء میں بعض سے بعض افضل ہیں

تلیں الرسل فضلنا بضمہم علی بعض پا البقرہ  
ولقد فضلنا بعض النبین علی بعض پا بنی اسرائیل ۵۵

لَا فَرَقَ بَيْنَ احْلَامِنِ رَسُولِهِ پا ۲۸۵ میں  
تفرقی کی نہی ہے فرق مرتب کی نہیں۔

حضرت خاتم النبین نبیریں کے سردار ہیں

وَعَلِمَكُمْ مَالَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ  
عَظِيْمًا۔ پا

ما كانَ مُحَمَّدًا إِلَّا حَدَّ مِنْ رِجَالِكُمْ ... وَ

خَاتَمُ النَّبِيِّنَ۔ پا الْأَخْرَابِ

شَجَاءَكُمْ رَسُولُ مَصَدَّقٌ مَا مَعَكُمْ لَتَوْمَنْ

بِهِ وَلَتَنْتَرْزَنْهُ۔ پا آل عمران

حَسْنَرُكی رِسَالَتِ عَامِه سب بی توْرَعُ النَّاسَ کے لیے

اوْحَى إِلَيْهِ هَذَا الْقُرْآنُ لِتَذَكَّرْ بِهِ وَمَنْ بَلَغْ

پا الانعام ۱۹

نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدٍ كَلِيْكَنَ الْعَالَمِينَ نذیراً

پا الفرقان ۱

قَلْ يَا يَهَا النَّاسُ افْرِسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جِيْعاً

پا الاعراف ۱۵۸

وَمَا أَرْسَلَكُ إِلَّا كَافَّةً لِلْنَّاسِ پا الْأَخْرَابِ ۲۸

## ۶۔ انہرثت کے فرائض رسالت

یتلوا علیہم ایاتہ ویزکیہم دیلہم کتاب  
والحکمة پ ۱۵ ابجرہ ۷  
لقد من اللہ علی المؤمنین اذ بعث فیهم رسوی  
من انفسہم یتلوا علیہم ایاتہ ویزکیہم دیلہم  
ویلہم کتاب والحکمة پ ۱۶ عمران ۱۴۲  
یتلوا علیہم ایاتک و دیلہم کتاب والحکمة  
ویزکیہم پ البرہ ۱۸  
یا لیھا الرسول بلغ ما نزل اليك من ربک و  
ان لم تفغل فما باتقت رسالتہ پ المائدہ ۶، ۷  
فاما علیک للبلاغ والله بصیر بالجادہ پ آئعن  
یضع عنہم اصرہم والاغلال الی کات  
علیہم پ الاعراف ۱۵

انا فتحنا لك فتحا مبينا پ ۱۷ النجاح  
وعد الله الذين امنوا منكم وعملوا الصالحة  
لیست خلفهم پ النور ۵۵  
من يرتد منكم عن دینه ضوف يأْنَقُ الله  
بعقِم پ المائدہ ۵۶  
ان الأرض يرثها عبادی الصالحون کا انبیاء ۱۵  
اذ جاء نصيحت الله پ النصر  
لئن لم ينتبه المنافقون ..... لغزيریک بھم  
پ الاحزاب ۶۰

حضرت کی مجلس پاک مناقلوں سے پاک  
فلانقد بعد الذکری مع القوم الظالمین  
پ الانعام ۶۸

واصب نفشك مع الذين يدعون پ  
لاتنفع بهم ابُد المسجد اسس على التقوى  
من اول يوم احق ان تقرضه پ التوبہ ۸۱  
فقل لن تخروا مع ابُد اولئک تعالیٰ  
معی عذراً پ التوبہ ۸۲  
ولانصل على احد منهجمات ابُد  
پ التوبہ ۸۳  
جاہد الکار والمنافقین واخظ عليهم  
پ التوبہ ۸۴

## ۷۔ انہرثت کو دنیوی قلبے کی بشارت

ما وَدَ عَلَى رَبِّكَ وَمَا قَلَى پ النبی  
بل تقدیف بالحق علی الباطل فید منه  
فاذا هوا هلق پ الانبیاء ۱۸  
قل ان ربی یقدیف بالحق علام الغیوب قل  
جام الحق وما بیدی الباطل وما بیدی پ باہ ۹۹  
قل جام الحق در ذهن الباطل ان الباطل كان  
زھوقا پ بن اسرائیل ۸۱

### حضرت کا حجۃہ باری تعالیٰ

(۱) حضرت کی علم غیب کی تہمت سے برداشت  
مولیٰ کنت اعلم الغیب لاستکشافت من  
الخیر پی الرعافت ۱۸۸  
قل لا اقول لكم عندی خواص الارض کہ  
اعلم الغیب ..... ان ابیع الامانوی الى  
پی الانعام ۴۰

یسئلونک عن الساعة آیاں مرہما ..... یئلینک  
کانل سخنی عنہا قل انا علمہا عند الله  
پی الرعافت ۱۸۷

قل ان ادرک اقرب ما توعدون ام  
یجعل له رب امدا پی الحجۃ ۲۵  
قل لا یعلم من في السموات والارض الغیب  
لله الله پی الحمل ۲۵

(۲) آپ کے ہر چگہ حاضر ناظر ہونے کی نفی

و ما کنت لدیم اذ اجمعوا مرمہم پی الرعافت ۱۸۹  
و ما کنت لدیم اذ یلقون اقلامہم پی الحمل ۲۰

و ما حکمت بعیاب المغزب اذ قضیتا  
الى موسی الامر پی العصر ۲۰

ظاہراً آپ کی ۷ شہیدیں وہیں دیکھتیں جو سامنے ہو  
دلانقد عیناً عنہم پی کہف ۲۸

و ما یکون من بمحکم ثلاثة الارابعہم  
پی الحجلہ ۲۹

### حضرت کی اپنے محدث کل ہونے کی نفی

ما یکون لی ان ابدالہ من تلقاء غنی پ  
هل کنت الا بشارة رسولًا پی بن اسرائیل ۱۹۰  
لهم حرم ما احل الله لك ..... (پی التحریم)  
عفا الله عنك لم اذنت لهم (پی التوبہ ۱۰۴)

### حضرت کا سفر آخرت اور وعده وفات

الذ میت و افهم میتوں پی الرعافت ۴۰  
وما جعلنا لبیثاً من قبلك الخلد افانہت  
منہم الحالدون پی انبیاء ۳۰  
وما محمد الا رسول قد خلت من قبله  
الرسول .

افان مات او قتل انقلبتم علی اعقابكم  
پی آل عمران ۱۹۰  
اذ اجاء نصر الله والفتح ..... فسبح بحمد  
ربک واستغفرة ..... پی النصر

و هذا الله الذين آمنوا منكم و عملوا الصالحة  
لیستختلفون فی الارض پی النور ۵۰  
تمام سفر قیامت کو اپنی است پر کوہ ہول کے

ویوم سبعث من کل امة شہیداً پی الخل ۷۰  
ویوم سبعث فی کل امة شہیداً  
پی الخل ۷۰

و یکون الرسول علیکم شہیداً پی البقرہ ۱۹۰

فَكَيْفَ إِذَا جَنَاحَ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بَشَهِيدًا وَجَنَابَكَ  
عَلَى هُوَ لَا يَعْشَهِدُّا )  
وَجَنَابَكَ عَلَى هُوَ لَا يَعْشَهِدُّا .

حضرت خاتم النبیین کے محیرات

① علم غیب کی خبریں  
لا یأتون بمنہلہ دوکان بعضہم لبعض ظہریں .

پیغمبر اسرائیل ۸۸

وَإِنْ لَمْ تَقْنُلُوا دِلْنَ تَقْنُلُوا فَاقْنُلُوا النَّارَ

پیغمبر ۲۷

غَلَبَتِ الرُّومُ فِي أَدْخَلَ الْأَرْضَ وَهُمْ مِنْ

بَعْدِ عَلَيْهِمْ سِيَّغَلِبُونَ . پیغمبر ۲

إِذَا جَاءَنَصْرَاللَّهَ وَالْفَتْحَ پیغمبر اسْفَرا  
مَا كَانَ مُحَمَّدًا بِإِيمَانِهِ مِنْ رِجَالِكُمْ پیغمبر ۴

② بُرْكَةَ مِيَانِ مِنْ اپنے سے دُکْنی تَعْدَدُ كَوْدَكِنَا

وَلَقَدْ نَصَرْتُكُمُ اللَّهُ بِسَبَبِي وَإِنْتُمْ إِذْلَلَةُ پیغمبر ۱۰

فَادْرُسْلُنَا عَلَيْهِمْ رِبْعًا وَجَنْدًا مُتَرَوِّهًا پیغمبر ۹

③ سُرُّ مَرَاجِعِ حَرَامٍ سَمِيَّ تَكَ

پیغمبر اسرائیل ۱

④ سِيرُ مَرَاجِعِ حَمَادَنَ سَمِيَّ تَكَ

پیغمبر انجم

⑤ شَقَّ الْقَمَرَ— اقْتَدَبَ السَّاعَةَ وَالشَّقَّ الْقَمَرَ

پیغمبر

# لغات القرآن

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا اماماً بعد،

کا جوں اور یونیورسٹیوں میں مطالعہ اسلامیات Islamic Studies کے کئی اسائنس اور تلامذہ لیے ہجی ہوتے ہیں جو عربی میں مہارت نہیں رکھتے۔ بتنا جانتے ہیں اسے بھی وہ ناجانا یعنی کرتے ہیں۔ صورت حال یوں نہیں ہے اور جو ہماری روزمرہ کی زبان ہے اس کے حروف اور عربی کے حروف پیشتر کیک سے ہیں۔ اور عربی اور اور فارسی سے زیادہ فاصلے پر نہیں جو اردو اور انگریزی میں نہ لہ ریادہ ہے۔ اردو جانتے والے حضرت گورنمنٹ اس طرح سے نہ پڑھ سے ہوں جیسے مدارس عربیہ میں ڈھانی جاتی ہے اور اس طرح بھی نہ پڑھ سے ہوں جس طرح ایم اے عربی کے طلبہ پڑھتے ہیں۔ بھچ بھی قرآن کے تربیت ہونے کے لیے وہ ایک سطح تک عربی دیالن ہر سکتے ہیں ذرا تو جو مطلوب ہے اور ارادہ اور غنم درکار ہے، دنیا میں ہی جنت کی زبان سیکھ لینا کوئی کم سعادت نہیں ہے، اس سے اسلامیات کا مطالعہ بہت دیسیں ہو جاتا ہے۔

یونیورسٹی طلبہ کے تعارف قرآن کے لیے آپ کو مارکیٹ میں کئی کتابیں ملیں گی لیکن ان میں عربی نہ جانتے والوں کو عربی دانی پڑلانے کے لیے ابتدائی درجے کی محنت بہت کم ملتی ہے۔ اسلامیات کے بہت سے طلبہ بھی پرچ کے درسے حصوں پر محنت کر کے اس وادی چیرت کو عبور کرتے ہیں اور وہ اس محنت سے بچتے ہیں جو مطالعہ اسلامیات کے طبیک تعارف قرآن اور ترجمہ قرآن میں ضرور کرنی چاہیتے۔

ہم نے اس اساس سے ایک چھٹے پیمانے پر یہ لغات القرآن مختصر طور پر تیار کی ہے۔ اس میں کچھ اسمیں اور کچھ فعل اور ظاہر ہجھے کسی زبان کو سمجھنے کے لیے اس کے افعال میں ماضی Past اور مضارع Future کے مختلف پیراںوں کو اور اس کے فث پر منسکینہ پرسن اور قدر پر منسکینہ پرسن اور قدر پر منسکینہ پرسن کے فالوں کو سچانے کی زیادہ ضرورت ہوتی ہے اور اسماء میں واحد جمع اسم ظاہر اور اسماں کو جانتے کی بھی بنیادی ضرورت ہوتی ہے۔ افعال و اسماء کو اس درجے میں سمجھنے اور ان کے ان مذکورہ فالوں کو

جانشی سے طالب علم اس سیرھی پر ضرر آ جاتا ہے کہ وہ آئندہ کبھی اس مکانی پر بھی آ سکے۔ یہاں ہم نے کچھ فعل بھی دیتے ہیں اور انہیں ماضی اور مضارع میں تعمیر کر کے لکھا ہے انہیں مقابل کے ساتھ بار بار پڑھنے اور ترجیح یاد کرنے سے طلبیں عربی گرامر کا ذوق اچھتا ہے۔ ماضی کے صیغوں میں ت کی چار صورتیں ہیں۔ ت۔ ت۔ اور مضارع کے شروع کا حرف (امین) جانشی سے اس کے غائب، حاضر اور متكلم کی صورتوں کو طلبہ پاسانی پہچان سکیں گے۔ یہ چار حروف ی ت ا اور ان ہیں ان کے مجرموں کو حروف امین کہتے ہیں۔

ماضی اور مضارع کے ساتھ ہم نے قرآن کریم کی وہ آیت بھی لکھ دی ہے جس میں وہ فعل (گورہ) کشی سکل میں ہر صرفت میں یا مجبول میں (ذکر ہے اگر بات پھر بھی سمجھیں) نہ آئے تو گھر میں قرآن کریم سے وہ آیت نکال کر اس کا بغیر مطالعہ کر لیں، ان شاء اللہ اں فعل کے ماضی مضارع پر آپ کو قابوں جلتے کا اور ان عربی الفاظ میں کوئی اجنبیت نہ رہے گی۔

یہ ایک ہزار فعل (ماضی اور مضارع) ہم نے اپ کے سامنے رکھ دیتے ہیں میں بنی لفظ روداڑ یاد کر کے آپ ڈیڑھ ہمیں میں انہیں اذیر کر سکتے ہیں۔ آیت میں اگر آپ کو وہ ترجیح جو ہم نے ماضی مضارع میں دیا ہے نہیں تو سمجھیں کہ آیت میں اس کا ترجیح محاورے کے پیرا یہ میں دیا گیا ہے۔ پھر ماضی اور مضارع کا ترجیح ہم نے کہیں ماضی کا لکھ دیا ہے اور کہیں مضارع کا یہ اس لیے کہ طالب علم خود معلوم کریں کہ یہ ترجیح ماضی کا ہے یا مضارع کے صیغے کا اس سے طلبہ کو ماضی مضارع کو ان کے مختلف پیرا میں اور صیغوں میں سمجھنے میں خاصی امداد ملے گی۔

## اسماء کے بیان میں

بعض اسم ایسے ہوتے ہیں کہ ان کے کئی معنی ہوتے ہیں جیسے لفظ میں جو آنکھ اور چشمہ آب دل کے لیے ایک سامنے والہ ہوتا ہے، ہم نے کہیں کہیں کسی اسم کے دو دو معنی بھی لکھ دیتے ہیں تاکہ طلبہ اس ذوق سے نا اشناز رہیں گے قرآن میں وہ لفظ کسی ایک معنی میں آیا ہے، یہاں دیتے گئے اسم بیشتر اسماں میں ہر ہیں۔ مفردات میں طلبہ میں اپنی اسماء کو ان کے ترجیح کے ساتھ یاد کر لیں، اسیم صرف کی درسی صورتیں (جیسے اسم ضمیر، اسم اشارہ، اسم موصول) یہاں آپ کو دیں گی اسماں کی یہ فہرست ان کے مفردات کی ہے۔

یہ درسی صورت میں عبارت کے دل میں بچاپنی جائیں گی۔ ہاں اسم نکر کے بہت سے الفاظ مفردات کی صورت میں بھی سامنے آئے ہیں، سو وہ آپ کو ہماری اس فہرست میں عام طور پر نہیں آتا کرتی فاصلہ اسم کی تاریخ فعل کی تاریخ سے مقدم ہے۔ فعل بدوں کسی فروکے و توع میں نہیں آتا کرتی فاصلہ ہو گا تو فعل و جو دلیں آئے گا، موسیٰ میں کوئی شک نہیں کہ اسم کا وجد فعل سے پہلے کا ہے ایسے جیسے تو ہو سکتے ہیں جن میں کوئی فعل نہ ہو (جیسے جملہ اسمیہ) لیکن اسی جملہ کوئی نہیں ہو سکتا جس میں کوئی اسم نہ ہو۔ جملہ فعلیہ میں کم ازکم ایک اسم کا ہونا ضروری ہے۔ رسول اللہ صادق جملہ اسمیہ ہے اور جامع ذیہ جملہ فعلیہ ہے سو جملہ اسمیہ کی پہچان یہ ہے کہ اس میں کوئی فعل نہ ہو اور جملہ فعلیہ وہ ہے جس میں اسم کے ساتھ کوئی فعل بھی نہ ہو۔

اللہ اسم ہے اور وہ ذات واجب ہے پھر اس کی صفات کی جملہ رینزی ہر قی اور افعال و جو دلیں آگئے بیتی نہیں انسان کے لیے پہلا علم اسما۔ کافی تھا، ادم اور ابن ادم نے پھر جو کچھ سمجھا اس کے بعد سمجھا۔ وعلم ادم الاسماء کلتما میں اس کی خبر دے دی گئی۔ فرشتوں نے اس سے پہلے اپنے افعال ذکر کیے تھے۔ نحن ضیجع محمد لا و نفتیس اللہ تگران افعال کو کبھی درازیں طرف سے اسم نے گھیرا ہوا ہے۔ پہلے نجٹ کی هر فرع ضمیر نے اور آنحضرت کی کمی میں متصدی فتنے۔

ہم نے یہاں آپ کے سامنے ۲۵۰ اسماء کی ایک فہرست رکھی ہے۔ طلبہ دس اسم بھی روزانہ یاد کریں تو ایک ماہ میں وہ اس مختصر لذات القرآن کے اسماء پر قابل پاسکتے ہیں۔ انہیں سمجھ کر پھر وہ ان آیات کو بھی سمجھ سکتے ہیں جن میں یہ اسماء دارو ہوئے بذریعہ ان کا افضل پر ایک ماہ گل کچا ہو۔ اسماء میں اگلی سطر کسی ایک صورت کے اتزام سے نہیں کھمی گئی۔ ان اسماء سے متصل مختلف زادیوں سے جربات کی یا کھمی جاسکتی ہے اسے اشارۂ دے دیا ہے یہ کام اساتذہ کا ہے کہ وہ اس کی تشریع میں اس لفظ کو سمجھا دیں جس کے سامنے یہ باقی لکھی گئی ہیں۔

### عربی گرامر کے چند قواعد

ہم یہاں عربی گرامر کے چند عذان ذکر کرتے ہیں جو دو سنتے میں سمجھیے جاسکتے ہیں انہیں کلایک انداز میں جانتے کی جائے آپ انہیں applied grammar کے طور پر جانتے کی لکشش

کریں۔ یہ دو سنتے کی محنت آپ کو پورے ترجمہ قرآن کے گرد لاسکتی ہے۔

۱۔ ماضی اور مضارع کے الفاظ کی پہچان ۲۔ ہر دو کے واحد اور جمع کو پہچاننا

۳۔ ہر دو کے تونث اور مذکور کے صیغوں کو پہچاننا ۴۔ مرکب اضافی اور مركب تصمیع کے حالات

۵۔ حرف جارہ اور ان کا استعمال ۶۔ صرف اور مجہول کی پہچان ماضی اور مضارع میں

۷۔ اسم اشارہ اور اس کے واحد اور جمع ۸۔ اسم موصول مذکور اور تونث واحد اور جمع

۹۔ فاعل اور مفعول کے اعراب ۱۰۔ اسم ضمیر کے رفتی اور نسبی حالات

قرآن کیم کے ترجمہ کا ذوق رکھنے والے ان کتابوں کو بطریقہ کشتری اپنے پاس رکھیں اور ترجمہ  
قرآن کے لیے مسلسل چلتے رہیں۔ اللہ تعالیٰ سب طلبہ کے لیے قرآن کیم انسان فرمائے۔

المفردات علام راغب اصفهانی (۱) کی تالیف، اس کا ردۃ الترجیح ہم چکا ہے۔ دیوبند کے  
مشہور عربی ادیب مولانا وحید الزمان کی کتاب نجات القرآن، چھ جلدیوں میں ہے۔ مولانا عبدالرشید نعمانی  
کی کتاب نجات القرآن، یہ تین جلدیوں میں ہے اے دلالا شاعت کا اچی نے شائع کیا ہے۔

ابتدا کی درجے میں نجات القرآن کی یہ محضر کوشش اس لیے یہی گئی ہے کہ ابتدائی عربی جملے بغیر  
ذران کیم کا تعارف پورا نہیں ہو سکتا۔

مولف عنا الشرعہ

|       |       |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------|-------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اُترف | یترف  | اس نے آرام دیا        | انہم کانوا قبل ذلک مترفین۔ (لواقر)                                                                                                                                                                                                                                                     |
| املی  | یملی  | اس نے مہلت دی         | دو لوگ اس سے پہلے ہوئے آرام میں (خوشحال) رہ جئے تھے<br>الشیطان سول لهم واملی لهم۔ (قرآن ۲۵)<br>شیخان نے انکو پھر دیا اور انہیں بڑے درکی بھائی                                                                                                                                          |
| آثار  | یثیر  | جو تاز میں کو         | انہا بقراۃ لا ذلول تثیر الارض (القراء ۱۷)<br>وہ گائے ہو جو نہ میں ملی بورز من کو پھڑائے (نجران) کی<br>(۹)                                                                                                                                                                              |
| انشر  | ینشر  | الٹھیا                | فانتشرنا به بلدة ميـة۔ (الحرف)۔ کذلک<br>النشور (فاطر ۹)                                                                                                                                                                                                                                |
| انشاء | ینشئی | اس نے الٹھیا          | سوہم نے (اس پابندی سے) علک زمین کو زردہ کیا ۔ اس<br>طریق ہے تو دیوال کا قیام المـا<br>ارسل الریاح فتثیر سحابا۔ (فاطر ۹)<br>خدانے والیں بھیجیں جو باطلوں کو الخاتے لئے ہماری ہیں<br>وینشئی السحاب المقال۔ (المرعد ۱۰)<br>اور وہ باطلوں کو بچپاؤ۔۔۔ بھاری ہوئے بلد کرتا ہے (الماء<br>ہے) |
| احصن  | یحصن  | اس نے قابویں رکھا     | والنـی احصـت فرجـها (الاغیـاء ۹۱)<br>اور وہ بیلبی جس نے اپنے نہ موں کو بھیلا (کائن سے بھی اور<br>ہمہ اپنے بھی)                                                                                                                                                                         |
| از جی | یزوجی | ہائک لاتا ہے          | الذـی لـزـجـی لـکـم الـفـلـکـ (الاسـرـاء ۲۶)<br>جو شـئـی کـو تـجـهـیز لـئـے چـلـا ہـے<br>بـضـاعـة مـرـجـاة (یوسـف)<br>مسئـولـی کـی پـرـغـی                                                                                                                                             |
| ابدی  | یبدی  | وہ ظـاهـرـ کـرـتاـ ہـ | ما تـبـدون وـمـا تـكـتـسـون (الـنـارـہ ۴۰)<br>جو کـہـے تم ظـاهـرـ کـرـتـے ہـو اور جـو تـبـیـشـدـ کـرـتـے ہـو                                                                                                                                                                           |

|                                                                                       |                                                                                                                             |                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ازلف</b><br>اس نے قریب<br>کر دیا                                                   | <b>ازلف</b><br>اس نے قریب<br>کر دیا                                                                                         | <b>ازلف</b><br>اس نے قریب<br>کر دیا                                             |
| وازل فنا ثم الآخرين (الشروع ۲۳)<br>اور انہے دوسرے لوگوں کو بھی اس سوق کے قرب پہنچ دیا | ان لہ عندها لزلفی وحسن ماتب (ص ۳۰)<br>اس کے لئے ہمارے ہیں قرب ہے اور یہی انجامی                                             | <b>قریب لائی گئی</b><br>واقع الصلوة طرفی التهار و زلما من العول<br>(حمد ۱۱۳)    |
| اور آپ نماز قائم کریں وہ دوسرے لوگوں پر لوررات کے<br>کم صulos میں                     | وہ بطعم ولا بطعم (الاعلام ۶۰)<br>اور وہ کلاتا ہے اور وہ خود کلایا نہیں جاتا                                                 | <b>اطعم</b><br>بطعم وہ کلاتا ہے                                                 |
| ہو بطعمی و بستین (الشروع ۶۹)<br>وہ شے کلاتا ہے اور پلاتا ہے                           | ترجی من تشاء منهن وتتوی اليك (الاعراب ۵۱)                                                                                   | <b>ارجی</b><br>اس نے چیچے رکھا                                                  |
| تو ان میں سے جسم کا ہے اور کسکے اور جس کو کہا ہے اپنے پاس<br>بھروسے                   | مرجون لا مر الله (الغیر ۱۰۶)<br>اور کہ لوگ میں کا ساحل اللہ کا حکم آئے کس سو فہرے                                           | <b>اوی</b><br>اوی اللہ اخاد (یوسف ۲۹)<br>یوسف نے اپنے بھائی کو اپنے ہاں بھجو دی |
| اوی اللہ ابوبہ (یوسف ۹۹)<br>اپنے ہاں اپنے دل دین کو تسلیما بھجو دی                    | لا نستقى حتى يصدر الرعا (ص ۲۲)<br>ہم اپنے چادروں کی پائیں تھا یعنی گے جب تک کہ چوڑا ہے<br>یہاں سے چادروں کو پھیرنے تھا یعنی | <b>اصل</b><br>بصدر وہ پھیر لے جائے                                              |

|        |                                                         |                                             |                                                     |
|--------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ادنى   | یدنی وہ قریب کر دے۔                                     | ادنی ان لا قرباتاوا (القراءة ۲۸۲)           | ادنی کے نیادہ قریب ہے کہ تم شہ میں نہیں ہو۔         |
|        | ادنی ان لا تعلووا (انعام ۲)                             |                                             | ادنی اسکے نیادہ قریب ہے کہ تمہاری قریب پڑا۔         |
|        | یدفین وہ لکائیں                                         | یدفین علیہن من جلا بیہن (الاحزان ۵۹)        | اسپے اور انہیں خارج کر دیں۔ سر کے نیچے کر دیا کریں۔ |
| ابی    | یابی اس نے انکار کیا                                    | ابی واستکبر (ایتہ ۳۳)                       | اس نے کہتا ہے اور غرور میں آئیا۔                    |
|        | اسروہ بیرون انہوں نے اسے                                | واسروه بضاعة (یوسف ۱۰)                      | ویاہی اللہ الا ان یتم نورہ (الخوبۃ ۳۲)              |
|        | اوہ انہوں نے اسے مل جدت فرودے کر چھایا                  |                                             | اور اس کا گھر ہے گھر کی کہداں بڑی پوری کرے۔         |
| امد کم | یمد کم مد پہنچائیں تم کو                                | اویناہم یووی ہم نے اخیں پناہ                | چھپلیا                                              |
|        | کہا یہ نہ دے لے کافی نہ ہو گا کہ مدد کرے تمہارے سپاٹا   | اویناہم الی ربوۃ ذات قرار و معین (لومنی ۵۰) | ہر درستھا سے                                        |
| احق    | یحق و حق ظاہر کر کرے                                    | استثنی یستثنی و استثناء کرتا ہے             | اویناہم (الاغاث ۷)                                  |
|        | اور اس کا گھر کے قریب اپنے کلات سے جن کا حق ہو ظاہر کرے |                                             | اویناہم کے قریب کو ایک بلند زمین کی طرف ہو۔         |
|        | جب عنہ بکون نے حرم کمالی کر سیکھیاں فعل کا نہیں کرے     | اذا القسو الیصر منہا مصیبین ولا             | خیر نہ کرے لائیں جیسا کہ اس کا حق ہے۔               |
|        | استثنی یستثنی و استثناء کرتا ہے                         | یستثنون (اصغر ۱۶)                           | انشہ اللہ کا استثناء کیا۔                           |

|       |                        |                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ادلی  | ینشی و دیدی اکرتا ہے   | تم الله ینشی التنشۃ الآخرہ (الکبریٰ ۲)                                                                                                                                                                                                  |
| اساء  | یسئی ائنے برائی کی     | بہارہ تعلیٰ دری بار بھی اٹھیں یہ اکرے ۸                                                                                                                                                                                                 |
| افض   | ینفض و دبے قرار ہوا    | فارسلو واردہم فاذلی دلوه (یوسف ۹)                                                                                                                                                                                                       |
| ادھض  | یدھض ائنے ڈول ڈالا     | سماں ہوں نے اپنا آدمی بیانی یعنی مجھ پس سنا ہو دل الالا۔                                                                                                                                                                                |
| از جی | یزوجی و دشی چلاتا ہے   | تلوا بھا علی الحکام (آل عمرہ ۱۸۸)                                                                                                                                                                                                       |
| اسام  | یسیم و دچ اتا ہے       | اور مہا پھی محوئے خدے نے ہے ہذا حکام سکیساں<br>وان اسامت فلنہا (آل عمرہ ۷)                                                                                                                                                              |
| اعتر  | یعثر اس نبات ظاہر کروی | او را گرم نے برائی کی واقعیتے لئے عیتی<br>فسد ینغضون البک ر و سهم (آل عمرہ ۵۶)<br>س وہ تحری طرف سر ہلا کیں گے تو رکھ کے بیا کب ۴۷<br>لندھضوا به الععن (الحمد ۵۶)                                                                        |
| اردی  | یردی ائنے ہلاک کیا     | کا کہ اس سے کیا ہدایت کوہ پکارا ہے<br>والارض بعد ذلک دھاها (اللڑاکھ ۳۰)<br>اور اس نے اسکے بعد زمین کو کھلایا<br>الذی یز جن لکم الفلك (آل عمرہ ۱۶۶)<br>جو کشمی کر تھے نے ہنکے پڑے چلتے<br>لکم منه شراب و منه شعر فہی تھیمون<br>(اتحل ۱۰) |

|      |       |                 |                                                                                                                   |
|------|-------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ابری | ببری  | انے اچھا کیا    | وہیں اپنا کر کہ ہوں یا روزا نہ سے کوئرے میں کے پیدا کو<br>من قبل ان نبراہا (المرجع ۲۲)                            |
| ابلس | بیلس  | اس نے جیران     | اس سے پہلے کہ ہم انہیں سامنے لا جیں (بیسا کریں)<br>دووم نقوم الساعته بیلس المجرمون (روم ۱۲)                       |
| ابسل | بیسل  | وہ کہڑیں آیا    | اور جس دن قیامت ہوگی اس تو زور دہ جائیں گے تھبہار<br>اولنک الذین ایسلو بما کسیلو (الاتحام ۷۰)                     |
| اثمر | بیثمر | وجار آور ہوا    | وعی لوگ ہیں جو کہ فائدہ ہوئے اپنے کئے ہے<br>انظروا الی ثمرہ اذا اشر و ینفعه (الاتحام ۹۹)                          |
| اغشی | یغشی  | اس نے ڈھانپ دیا | و علی ابصارہم غشاوہ (القردہ ۷)                                                                                    |
| اقل  | یقل   | انے اخلا        | حتیٰ ادا اقتلت سحاباً تقالاً سقناه الی،<br>بلدمیت (العرف ۵۷)                                                      |
| القی | یلقی  | اس نے ڈالا      | جب ہوا میں اعلالا کیں یہ دی بادوں کو ہم انہیں ہاکہ دیتے<br>ہیں مردہ میں کی طرف                                    |
| اقصر | یقصر  | اس نے کی کی     | والقت ما فیها و تخللت (الشقق ۲)<br>اور تکلیل جیسا نے جو اس نے کیں قتلہ وہ تکلیل ہو گئی<br>تم لا یقصرون (العرف ۴۰) |
|      |       |                 | فليس عليهم جناح ان تتصروا من<br>الصلة (السباء ۱۰۱)                                                                |
|      |       |                 | تم پر کوئی سعادت نہیں اس کا کہ تم نمازیں قصر کرو                                                                  |

|       |      |                  |                                                                                                                                         |
|-------|------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اُنھن | یئخن | وہ خون بہا تا ہے | ما کان لئنی ان یکون له اسری حتی یعنی<br>فی الارض (الافتال ۷۴)                                                                           |
| ادری  | یدری | اُس نے جانا      | نی کندھا ہے کہ اپنے رکے قیروں کو جب کو فون<br>ویری اس کرنے دیں ہے۔                                                                      |
| احصی  | یحصی | اس نے شمار کیا   | پسلک الدماء (ابقرۃ ۳۰)                                                                                                                  |
| الھی  | بلھی | وہ غافل کرتا ہے  | قل ان ادری اقربیب ما توعدون (ابن ۲۵)<br>آپ کہدیں میں نہیں چانتا زدیک ہے وہ جس کا حسین<br>و عدو یاد رہا ہے یا اسکا بھگی رکھتے ہے۔        |
| اسری  | یسری | اے سیر کرائی     | فلطلوہن لع遁هن و احصوا العدة (اطلاق ۱)<br>سو تم خلاق دو ایک زناش عدہ سے پیکے اور تم زمانہ عدہ کو<br>مکو                                  |
| اطفی  | یطفی | وہ بچاتا ہے      | لا تلکھم اموالکم ولا اولادکم (النافعون ۹)<br>غافل شہزادی تم کو تمہارے مال و مردہ اولاد۔                                                 |
| اغری  | یغزی | وہ غربت دلاتا ہے | الله شیر کرائی اپنے بندے کورات کے ایک حصے میں<br>کلسا اور قدوا نازارا للنعرب اطفاها اللہ<br>کلما (النکحة ۳۶)                            |
| افق   | یفیق | وہ ہوش میں آیا   | جب کبھی انہوں نے بیگل کی ٹکڑی اپنے اسکو مجھی<br>فا غریتا بینهم العداوة والبغضاء (المائدہ ۳۰)<br>بھر ہم نے بھر کا دی ان میں عدالت و ریاض |
| ازھق  | یزھق | وہ لے گیا        | فلسا افاق قال سبعانک تبت الیک<br>(الاعراف ۱۳۳)                                                                                          |

|      |       |                  |                                                                                                                                                                             |
|------|-------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اعاب | يعيب  | اس نے اے         | فاردت ان اعیینہا (بیت ۲۹)<br>سمیں نے چاہا کہ اسے عیوب تک کر دوں                                                                                                             |
| اسمت | يسهست | راتے پر ڈالا     | وہن الى الہیت العتیق سوامت (محصر عہ)<br>وہ خانہ کبکی طرف قدس کرنے والیں                                                                                                     |
| اثار | يشیر  | اے جوتا          | تثیر الارض (القراءات)<br>وہ چاہائی ہے زمین کو                                                                                                                               |
| الفی | يلفی  | اس نے پلایا      | فتثیر سحابا (رمذان ۲۸)<br>وہ اخال ہے بادوں کو                                                                                                                               |
| اولج | يولج  | وہ داخل کرتا ہے  | بل تتبع ما فھينا علیه ایانا (القراء ۱۷۰)<br>کہہ ہم تو اکابر ملک کے جس پر ہم نے اپنے بڑا کھلکھلا<br>تولج للملل فی النہار (آل عمران ۲۷۲)۔<br>وہ داخل کرتا ہے رات کو بردان میں |
| ابدی | يبدی  | اس نے ظاہر کیا   | ولم یقتضدوا ولهمجه (بیت ۱۶)<br>اور شیطانہوں نے اسے سمجھی                                                                                                                    |
| افضی | يفضی  | وہ پہنچ گیا      | ماتبدون وما کنتم تکتسون (القراء ۳۳۶)<br>بوجم ظاہر کرتے ہو اور جس بات کو تم پہنچاتے ہو<br>وقد افضی بعضکم الی بعض (الباء ۲۱)<br>اور تم کیکی درسرے سے ہے جیسا نہ لکھ کرو       |
| املی | يعلی  | اس نے مہلت       | فاملیٹ للكافرین ثم اخذتهم فکوف کان<br>نکثہ (آیت ۲۲)                                                                                                                         |
| اصعد | يصعد  | میں ڈالا         | سمیں نے مہلت دی کافرین کو ہر کوئی نے پکڑا تو کسی<br>پڑی سر بری نہ                                                                                                           |
| افاض | يفاض  | وہ اوپر چڑھتا ہے | الیہ یقصد الکلم الطیب (فاطر ۱۰)<br>اچھا کلام اکی طرف انتتاب                                                                                                                 |
|      |       | وہ واپس لوٹا     | ثم افیضوا من حيث افاض الناس (القراء ۱۴۴)<br>بھر تم سیاں جگہ سے والہی آوجیاں تے اگے اونتے                                                                                    |

|        |                         |                                                                                                                                                           |
|--------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اخلف   | يختلف وخلاف کرے گا      | فخلاف من بعدم خلف وثنا الكتاب<br>(الاعراف ۱۴۶)                                                                                                            |
| ادرک   | يدرك و آپنیا            | میران کے بعد، عقہن کے جائیں توئے انہوں نے ان<br>سے درافت میں تابند                                                                                        |
| اذاع   | يذيع و شہرت دیتا ہے     | لاتخاف درکا ولا تخشی (طہ ۷۷)<br>شوار کی وجہ سے سورہ قادیر کروادیے گا<br>اذا جاءهم امر من الامن او الخوف اذا عوا<br>بہ (النساء ۸۲)                         |
| ارکس   | يركس والثادیتا ہے       | فما لكم في المتناقضين فتنجع والله<br>ارکسهم بماكسروا (النساء ۸۸)                                                                                          |
| انتبد  | ينتبد و ایک طرف ہوا     | سوچیں کیا ہے یا مانعوں کے بارے میں کہ تم و فرق<br>ہو گئے تو اللہ نے تو اپنیں اٹ بیا بوجے اگے اعلان کے<br>اذا انتبذت من اهله مکانا شرقها (مریم<br>(۱۹)     |
| ازدری  | يزدرى و تحریر سمجھتا ہے | جب (مریم) اپنے گمراہوں سے بدآہلی شرق کی<br>طرف ایک جگہ                                                                                                    |
| احتنک  | يحتنك منه میں رشی ڈالی  | ولا اقول للذین تزدري اعینکم لئن یوتیهم<br>الله خيرا (مودہ ۲۱)                                                                                             |
| ادارک  | يدارك و گرگیا           | اور میں کہتا ہوں ان لوگوں کو جو تمہاری آنکھوں میں تحریر<br>ہیں کہ اخذ کرے گا اپنی کوئی بھالی<br>لا حتنک ذریته الاقلهلا (اسراء ۱۲)                         |
| فانہار | ينهار و ڈھپڑا           | میں بوجوچد لوگوں سے اسکی اولاد کو اپنے قابوں سے اداں گا<br>مکاروں کے بارے میں اکا علم عیاذ گیا ہے<br>من انس بنناہے علی شفا جرف هار فانہار<br>(التوبہ ۱۰۹) |
|        |                         | جس نے اپنی بندیا، رسمی ایک کمال کے کھلے پر جو گرنسے کو<br>بے ہم اسکے کردہ پرلاوزن کی آگ میں                                                               |

|         |         |                                                          |                                                                                      |
|---------|---------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| اُنّاقل | يُثاقل  | وَهُبَارِيْ هُوَا                                        | الانقلتم الى الارض (التوبه ۲۸)                                                       |
|         |         | مُكْرِئَ جَاءَتْ زَمِنَكُمْ                              | مُكْرِئَ جَاءَتْ زَمِنَكُمْ طرف                                                      |
| ادخر    | يدخر    | وَذُخِيرَةً كَرِتَاهُ                                    | وَمَا تَدْخُرُونَ فِي بَيْوِتِكُمْ (آل عمران ۶۰)                                     |
|         |         | وَرِجْمٌ مُذْخُورٌ كَرِتَاهُ تَوَاضَعَ كَرِتَاهُ مِنْ    | وَرِجْمٌ مُذْخُورٌ كَرِتَاهُ تَوَاضَعَ كَرِتَاهُ مِنْ (رعد ۲۲)                       |
| ادراء   | يدري    | أَپْنِي سَدِّ دُورِكِيَا                                 | وَيَدِرِنُونَ بِالْحُسْنَةِ السَّيْئَةِ (آل عمران ۶۱)                                |
|         |         | أَرْوَهُ مُكْيَ كَزْيَرِيَا كَوَدَرِيَا كَرِتَاهُ بَيْنَ | أَرْوَهُ مُكْيَ كَزْيَرِيَا كَوَدَرِيَا كَرِتَاهُ بَيْنَ                             |
| استمتع  | يستمتع  | أَسْنَقَدِهِ بَلِيَا                                     | فَاسْتَعْمَتْ بِخَلْقَكُمْ كَمَا اسْتَعْمَتِ الْذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ (التوبه ۶۹)    |
|         |         | أَنْقَدِهِ بَلِيَا                                       | أَنْقَدِهِ بَلِيَا                                                                   |
| استيئش  | يستيئش  | وَهُمْ يَوْسُ                                            | فَلَمَّا أَسْتَيْنَسُوا مِنْهُ خَلْصَانِجِيَا (يوسف ۸۰)                              |
|         |         | كُور                                                     | كُور (هود ۴)                                                                         |
| استفز   | يستفز   | أَسْنَبَهُ جِيِن                                         | فَارَادَ ان يَسْتَفِزْهُمْ مِنَ الارض (اسراء ۱۰۳)                                    |
|         |         | كِرِدِيَا                                                | مُكْرِئَهُ كِيَا سَنَهُ كِرِدِيَا كِيَا سَنَهُ مُكْرِئَهُ بَيْنَهُمْ (چیانہ لینے دے) |
| انبجس   | ينبجس   | رَسْ پُدا                                                | فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ الشَّنْقَا عَشْرَةُ عَيْنَا (الاعراف ۱۹۰)                       |
|         |         | چانی                                                     | رَسْ پُدا اَسْنَبَهُ اَسْنَبَهُ (بُوتَ لَگُ)                                         |
| استجار  | يستجيير | أَسْنَنَ حَفَاظَتْ                                       | وَإِنْ اَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَاجْهُرْ (التوبه ۱)                  |
|         |         | چانی                                                     | وَرَأَرْمُرَ كِوَنْ مَنْ سَهُ كَوَنَى نَهَسَهُ مَانَ مَانَ (آسَهُ مَانَ)             |

|                                                                                                                                                |        |               |                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------|----------------------------|
| استهوى                                                                                                                                         | يستهوى | رستے بھلادیا  |                            |
| کالذى استهواه الشيطان فى الارض<br>حوران (الانعام ٤١)                                                                                           |        |               |                            |
| چھے کسی کو زمین میں رستے بھلادیا شیطان نے جھوٹ<br>حوران بھرے (رستے بھرے)                                                                       |        |               |                            |
| ولاذ قلتتم نفساً فادرا تم فهنا (البقرة ٢٧)<br>اور حرب تم سے ایک آدمی کو قتل کیا وہ تماسے ایک دوسرا بے<br>در من لے                              | دار    | یدار          | دوسرا بے پر لگایا          |
| ازفت الازفة (النجم ٥٦)<br>آجھی آئندہ بیل                                                                                                       | ازف    | پاں آجھنچا    | پاں آجھنچا                 |
| ارسلنا الشيطان علی الكافرین توزهم ازا<br>(مریم ٨٣)                                                                                             | از     | بوز           | اس نے ابھارا               |
| ہم نے چھوڑ کر اپنے شیطان کو کافروں پر جو اپنائے ہیں ان<br>کو خوب بھارے                                                                         |        |               |                            |
| قال الذى نعمانتهم وادكر بعدامة (يوسف<br>(٢٩)                                                                                                   | ادکر   | اسیدا آیا     | یدکر                       |
| کہاں نے جوانہ میں سے فیکریا خاوریا ریائے ایکسٹ<br>کھلکھلے                                                                                      |        |               |                            |
| بزلمونتک با بصارهم لما سمعوا الذکر<br>(الظل ٥١)                                                                                                | ازلق   | اس نے پھلادیا | بزلق                       |
| ابت حسیناً كرداين گے اپنی ٹاہوں سے جب سن پایا مذکور<br>(دوں شدت دوستے گھوربے ہیں)                                                              |        |               |                            |
| ولو شاء الله لاعتقكم (البقرة<br>اور امر الله بہاتر تم پختہ دال دعا                                                                             | اعنت   | تکلیف دینا    | یعنی                       |
| وہ مگر داں پھر سے بعدہم فی طغیانہم یعنیون (البقرة ١٥)<br>اور انہیں ان کی سرگلی میں دو سہلت دیا ہے اور حالیہ ہے<br>کہ وہ بیر گرد داں پھر بے ہیں | عنه    | یعده          | وہ مگر داں پھر سے          |
| وہ فائدہ مند ہوا<br>سونے قاتمودیا اگر کوئی تهدت نے                                                                                             | ربيع   | بریج          | فاریجہ تجارتہم (البقرة ١٦) |

|       |                      |                          |                                                                                                           |
|-------|----------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خطف   | يختطف                | اس نے اچک لیا            | بیکار البرق يخطف الصارم (البقرة ۲۰)                                                                       |
| سام   | يسوم                 | اس نے تکلیف              | قربہ کے کلی اپنے اگی آسمیں<br>من یسومهم سو، العذاب (الاعراف ۱۶)                                           |
| عنـا  | يعـتو                | اس نے فساد کیا           | بودیا کرے ان کو رعـاب<br>دی                                                                               |
| عنـی  | يعـتـی               | وہ ارتـاتـاـہـے          | لاتـعـثـرـاـفـیـ الـأـرـضـ مـفـسـدـهـینـ (البـقـرـةـ ۱۰)                                                  |
| نبـذ  | ينـبذـ               | اس نے چینـکـدـیـاـ       | نـذـ فـرـيقـ منـ الـذـيـنـ اوـتـوـ الـكـتـابـ كـتـابـ اللـهـ<br>(البـقـرـةـ ۱۰۱)                          |
| سفـهـ | وـبـےـ وـقـفـ ہـوـاـ | اوـبـیـ وـقـفـ           | الـلـکـ کـتابـ کـیـ مـبـیـعـ نـزـلـےـ گـھـرـ کـتـابـ پـیـغـمـبـرـ (الـبـقـرـةـ ۱۳۰)                       |
| فعـقـ | ينـعـقـ              | اوـجـیـ آـواـزـ کـلـاـلـ | اـورـ کـوـنـ یـہـ جـوـ بـلـتـ اـمـرـ اـبـرـاهـیـمـ سـےـ گـرـدـیـ جـسـ نـخـاـقـ<br>ہـلـیـاـ پـیـ آـپـ کـوـ |
| تفـفـ | يـشقـفـ              | اس نے پـیـلاـ            | کـشـلـهـمـ (الـأـنـاقـ ۵۴)                                                                                |
| حلـقـ | يـحـلـقـ             | اس نے مـنـڈـیـاـ         | فـاماـ تـقـتـلـتـهـمـ فـيـ الـعـرـبـ فـشـرـدـ بـهـمـ مـنـ<br>خـلـفـهـمـ (الـأـنـاقـ ۵۵)                   |

اگر تو ہے ان کو مید ان جگ میں تو ان کو اس طرح ہم کا نئی  
کر ان کے پھیلے بھی ہاں جائیں  
ولـاـ تـعـلـوـرـ، وـسـکـ (الـبـقـرـةـ ۱۱۱)

اور تم نہ ہو پسے سروں کو جب تک کہ چاؤ (جلدی) اپنی  
مجھ سے بچ جائے

|      |       |                                                            |                                                      |
|------|-------|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| حبط  | يحبط  | وہ ضائع ہوا                                                | ولو اشر کو الحبط عنہم ما کافوا یصلون<br>(الانعام ۸۸) |
|      |       | او را بردہ شرک کریں تو اگئے یہیں عالم ان سے جاتے دیں<br>گے |                                                      |
| بھبط | يھبط  | وہ نیچے گرتا ہے                                            | وان منها لاما یھبط من خشیته اللہ (البقرہ ۴۶)         |
|      |       | اور اسے پھر بھی ہیں جو اذن کے خوف سے نیچے گرتے ہیں         |                                                      |
| عنت  | يعنت  | وہ مشقت میں پڑا                                            | ودوا ما عنتم (آل عمران ۱۱۸)                          |
|      |       | وہ تو چاہیے ہیں کہ تم تکلیف میں (مشقت میں) کروہو۔          |                                                      |
|      |       | عزیز علیہ ما عنتم (التوبہ ۱۲۸)                             |                                                      |
|      |       | آپ پر گراہیے کہ تم تکلیف میں ہیں سدھو۔                     |                                                      |
| کبت  | يکبت  | وہا و مر ھے منه گرا                                        | ومن جاء بالسینۃ فکبت وجوہم فی النار<br>(النحل ۴۰)    |
|      |       | اور جوہر الالائے گا لگجیہے آس میں وہ میلاد سے<br>جاگنے کے  |                                                      |
| وهن  | يهن   | وہ کمزور ہوا                                               | لما و هنوا لاما اصاہم فی سبیل اللہ (آل<br>عمران ۱۲۶) |
|      |       | سوہ کمزور نہ پڑے اپر جوہا جنم تکلیف آئی ایش کی رواہ میں    |                                                      |
| محق  | يمحق  | اس نے مثاریا                                               | یحق اللہ الربووا ویربی الصدقات (البقرہ ۴۲۹)          |
|      |       | مٹاتا ہے اللہ سود کو وریہ حادا ہے بھیوں کو                 |                                                      |
| حس   | يحس   | اس نے قتل کیا                                              | اذ تحسونہم باذنه (آل عمران ۱۵۸)                      |
|      |       | جب تم انکو قتل کر بے تھے اسے عم بے                         |                                                      |
| بوز  | يبروز | وہ لکلا                                                    | ولما برزا الجالوت و جنوده (البقرہ ۲۵۰)               |
|      |       | اور جب وہ ماسٹے ہوتے جادوت کے لوار اس کے ٹکڑوں کے          |                                                      |

|     |       |                  |                                                                                                                                                                 |
|-----|-------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لان | یلین  | وہ زم پر مگا     | فیسا رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فطا<br>(آل عمران ۱۵۱)                                                                                                         |
| غل  | یغلو  | اس نے خیات کی    | سوی اللہ کی در عصیت کے تو زہول ہوا اسکے لئے خود اگر<br>تو ہے تھوڑا غفت دل تو وہ سکھ جاتے تھے سپاں سے<br>ماکان لئنی ان بھل ومن بغلل بات بسا غل<br>(آل عمران ۱۲۱) |
| وزر | یزبد  | اس نے بوجہ اشليا | اور نبی کام نہیں کر رہا خیات کے کچھ کو<br>جو کچھ پہنچے گا وہ لائے گا اسے قیامت کے دن<br>والا تزر واژہ وزر اخیر (الاسراء ۱۵)                                     |
| عقب | یعقوب | وہ یکچھ آیا      | ولی مدبر اولم یعقل (النحل ۱۰)<br>وہ یکچھ رہا اپنے پیغمبر کو مر کر دیکھا                                                                                         |
| لوی | یلوی  | وہ بھرتا ہے      | اذ تصعدون ولا تلوون على احد (آل<br>عمران ۱۵۲)                                                                                                                   |
| شقی | یشقی  | وہ بد بخت ہوا    | جب تم جلتے ہاتے تھے تو کسی کو مذکور بھی نہ دیکھتے<br>من اتبع هدای فلا يضل ولا یشقی (طہ<br>(۱۲۲)                                                                 |
| ثنی | یثنی  | وہ دھرا کرتے ہیں | یثنتن صدرهم لیستغفو منه (ہود ۱۶)<br>وہ دھرا کرتے ہیں اپنے سیوں کو نا کہ پھیلانے سے<br>- لیٹیتے ہیں -                                                            |
| محض | یمحض  | وہ پاک کرتا ہے   | ولیمحض مالقی قلوبکم (آل عمران ۱۵۳)<br>اور ہمارے دوسارے اسے جوان کے دلوں میں ہے                                                                                  |
| تلا | یتلو  | وہ تلاوت کرتا ہے | و اذا تلحت عليهم آياته زادتهم ایسا نا<br>(الانقلاب ۲)                                                                                                           |
|     |       |                  | اور جب پر گی جائیں ہے اسکی آیتیں (الانقلاب ۱) انہر مضریو<br>کو نہیں ہے                                                                                          |

|     |                    |                                                                                                                                              |
|-----|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بیت | اس نے پھل لیا      | وخلق منها زوجها و بث منها رجلاً كثیراً<br>و النساء (النساء ۱)                                                                                |
| طاب | بسطیوب استہبند آیا | لورانش نے اس ایک چانس سے اگلی بیوی کیوں اکل اور بھر ان<br>دوں سے کھیلائے ہے بت سے مرد اور جو رعنی<br>فاختھوا ما طاب لكم من النساء (النساء ۲) |
| کسا | اس نے پہن          | وانتظر الى العظام كيف تنتشرها ثم تكسوها<br>لعمما (البقرة ۲۵۹)                                                                                |
| عضل | اس نے تنگ کیا      | لورانش بپڑیوں کی طرف کچھ ہم کیسے انہیں اخاتے ہیں مگر<br>ہم انہیں کوشت پہناتے ہیں<br>ولا تعضلوهن لذتمہوا ببعض ما اتیقموهن<br>الا (السادہ ۱۹)  |
| سفح | اس نے خون بھایا    | لورانش اپنے ہدایہ کے رکوکر تم لے جاؤں کا کچھ حصہ<br>جنم نے اکوئے رکھا<br>الآن یکون مہتا او دما مسفوحا (الانعام ۱۲۵)                          |
| سفک | اس نے خون بھایا    | گھر یہ کہ مرد اور بیوی بھایا اور اخون<br>من یفسد فیها و یسفک الدما (البقرہ ۲۰)                                                               |
| فضح | اس نے پکایا        | جو اس میں شاد کرے اور خروزی کرے<br>کلمان ضعیت جلو دهم بدلتا ہم جلو دنا<br>غیرہا (النساء ۵۹)                                                  |
| شجر | اختلاف ہوا         | جب ہم ایک ہوئے کچھ جائیں تو ہم اگے بے اٹھنے اور<br>کھالیں دے دیں گے<br>لایومنوں حتی یحکموه فیما شجر بینہم (النساء ۱۵)                        |
|     |                    | وہم اگر ایمان ارادہ ہوں کے جب تک کہ تجھے اپنے<br>اختلاف میں فیصلہ نہیں لیں                                                                   |

|      |       |                     |                     |                     |
|------|-------|---------------------|---------------------|---------------------|
| حال  | يتحول | وَهَاكُلْ هُوَا     | وَهَاكُلْ هُوَا     | وَهَاكُلْ هُوَا     |
| سأء  | يسوء  | اَسِ بِرَالِكَا     | اَسِ بِرَالِكَا     | اَسِ بِرَالِكَا     |
| عثر  | يعثر  | اَسِ خَبَرَهُوْيٰ   | اَسِ خَبَرَهُوْيٰ   | اَسِ خَبَرَهُوْيٰ   |
| حاق  | يتحقق | اَسِ كَمِيرَ لِيَا  | اَسِ كَمِيرَ لِيَا  | اَسِ كَمِيرَ لِيَا  |
| نفي  | ينفي  | وَرُوكَتَاهُ        | وَرُوكَتَاهُ        | وَرُوكَتَاهُ        |
| نائي | ينافي | وَهُورُهُوتَاهُ     | وَهُورُهُوتَاهُ     | وَهُورُهُوتَاهُ     |
| خاص  | يخوض  | وَهَبَاتَ كَرَتَاهُ | وَهَبَاتَ كَرَتَاهُ | وَهَبَاتَ كَرَتَاهُ |
| درس  | يدرس  | اَسِ نَفْرِ حَا     | اَسِ نَفْرِ حَا     | اَسِ نَفْرِ حَا     |
| صفى  | يصفى  | وَهَاكُلْ هُوَا     | وَهَاكُلْ هُوَا     | وَهَاكُلْ هُوَا     |

|                                                                               |       |                     |                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قرف                                                                           | يقرف  | اس نے چھپا          | ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسنة<br>(الشورى ۲۲)                                                                    |
| خرص                                                                           | يخرص  | وہ قیاسی باتیں کرتا | لور جو شکلی ہے گام اسے اسکن اور خوبصورتی تو پری کرے<br>ان هم الای خرسون (الانعام ۱۱۶)                             |
| ردی                                                                           | يودی  | وہ بلاک ہوا         | سوائے اسکے نہیں کہ وہ اٹکل جو سے کام ہے کام رہے ہیں<br>ہے                                                         |
| صف                                                                            | يصدق  | وہ اعراض کرتا       | و ما يغنى عنہ ماله اذا تروری (وللہل ۱۱)<br>اور اس سے اس کمال کو درند کرے گا جبکہ بلاک ہوا<br>(بال کو کام نہ آئے)۔ |
| خسف                                                                           | يخسف  | وہ حسناً حسناً      | لفردوم (الاخام ۲۷)                                                                                                |
| حصف                                                                           | يخصف  | اس نے سیا           | فین اظلم من كذب بآيات الله و صدف<br>عنها (الانعام ۱۵۴)                                                            |
| سوق                                                                           | يسوق  | وہ لے گیا           | سواس سے نیاد غلام کون ہو گا جس نے جعلی اللہ کی آیات کو<br>لوزان سے اس نے رکرداں ایضاً اختیر کی                    |
| وعد                                                                           | يعد   | اس نے ذرا لیا       | ان نشاء نخسف بهم الارض (السبا ۴)<br>اگر ہم ہا ہیں تو انہیں زمین میں دھنادیں                                       |
| فتح                                                                           | ينفتح | اس نے تراشا         | طفقاً يخصنان عليهما من ورق الجنة<br>(الاعراف ۲۲)                                                                  |
| اپنے ہر دور خوش کے بتوں کو بھیجئے گئے                                         |       |                     |                                                                                                                   |
| ونسوق السعمر من الى جهنم وردا (مریم<br>(۸۱)                                   |       |                     |                                                                                                                   |
| اور ہم بھر میں کو جنم کی طرف بیساکھ سے جائیں گے                               |       |                     |                                                                                                                   |
| الشیطان یعدکم الفقر و ما مرکم بالفضشاء و<br>الله یعدکم مغفرة منه و فضلًا      |       |                     |                                                                                                                   |
| شیطان حسین رہا ہے ملکی ہونے سے اور اللہ حسین و مدد<br>دیتا ہے مفترع و مفضل ہا |       |                     |                                                                                                                   |
| وتنحنتون من الجبال بعوتا فارهين<br>(الشعراء ۱۲۹)                              |       |                     |                                                                                                                   |
| اور تمہیں دوں میں کھڑا ہوئے رہے بھٹک کرئے                                     |       |                     |                                                                                                                   |

|      |                            |                                                                   |                                                                                              |
|------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| بعس  | یبغس وہ کم کرتا ہے         | بلا تبغس وہ انس اشیاء ہم (الاعراف ۸۵)                             | اور تم لوگوں کو ان کی بچپن میں کم کرے شدہ                                                    |
| اس   | یاس اس نے افسوس کیا        | ولا قاس علی القوم الفاسقین (المائدۃ ۲۶)                           | اور تو افسوس نہ کرہا ان حق سون لوگوں پر                                                      |
| لقف  | یلقف اس نے کپڑا (انحلیا)   | فاذا هی تلطف ما يافکرون (الاعراف ۱۱۷)                             | سوہہ لکھر باخیز جھوت انہوں نے ہاتھا وہ اقا                                                   |
| افک  | یافک اس نے بہتان           | ان الذین جاءوا بالافک عصبة منکم (النور ۱۱)                        | پیک جو لوگ یہ بہتان لے کر آئے تمہاری بھی دایک<br>حالت ہے                                     |
| عرش  | یعرش وہ اوپر چڑھا          | ودمرنا ما کان يصنع فرعون و قومه وما<br>کانوا يعرضون (الاعراف ۱۲۷) | اور ہم نے اکاڑا یہ جو فرمون ہوا رائے لوگ ٹھہرے ہے تو وہ<br>عہد نہیں چڑھا دے سکتے             |
| شہمت | یشہمت دوسرے کو بلنے<br>دیا | ولا تنشتubi الاعداء (الاعراف ۱۵۰)                                 | و سمعہ پشاوحو پر دشمنوں کو ہوارنہ لامیجھ کو ہمہ لوگوں میں<br>وہاں تک کہ اسے کوئی اعتماد نہیں |
| عدی  | یعدو وزیادتی کرتا ہے       | اذ بعدون فی السبیت (الاعراف ۱۲۳)                                  | جب بدھ سے تہذیب کرتے بخدا کے دن                                                              |
| ذراء | یدرا اس نے پیدا کیا        | ولقد ذرأت الجهنم كثرا من العن والأنس<br>(الاعراف ۱۴۹)             | اور پیک ہم نے بہت سے جوں ہماراں اُن کو آگ میں بانے<br>کے لئے بھی آئیا ہے                     |
| وجل  | یوجل وہ درتا ہے            | قالوا لا ترجل اانا نبشرك بغلام علم<br>(العبقر ۵۳)                 | انہوں نے کہہ دیا ہم تجھے ایک طلبی نہ اے پیچ کی بیمارت<br>دیجئے ہیں                           |

|                                                                |      |                                                                                |                                                                         |
|----------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| رکم                                                            | برکم | اس نے ذمیر لگایا                                                               | فیر کہ جیسا فوج ملے فی جہنم (الانقال)<br>(۲۶)                           |
| سماں مکر کر ایک بجھے ذمیر کر دے اور پھر اسے جہنم میں رکھ<br>دے |      |                                                                                |                                                                         |
| نکص                                                            | ینکص | وہ شیواں بھاگا                                                                 | فکتم علی اعقابکم خنکھون (السمون)<br>(۱۱)                                |
|                                                                |      | اور حکم آئیا ایسے بھائیوں پر الشیواں بھاگے                                     |                                                                         |
| جنح                                                            | یجنح | وہ جھکا                                                                        | ان جنعوا للسلم فاجنح لها (الانقال)<br>(۱۱)                              |
|                                                                |      | وہ اگر وہ سل کے لئے بھیں تو ہمیں سل کی طرف آ                                   |                                                                         |
| لمز                                                            | یلمز | وہ طعن کرتا ہے                                                                 | و منہم من یلمسک فی الصدقات (التوبۃ)<br>(۵۸)                             |
|                                                                |      | اور ان میں وہ بھی ہیں جو تجھے خدا ہیے ہیں جو اس باختہ میں<br>(انسان نہ کرے گا) |                                                                         |
| مرد                                                            | یمرد | اس نے سر کشی کی                                                                | و من اهل المدینة مردوا علی التلاق (التوبۃ)<br>(۱۰۱)                     |
|                                                                |      | اور اہل مدینہ میں ایسے بھی ہیں جو تلاق پر دلے کڑے ہیں                          |                                                                         |
| زہق                                                            | یزہق | وہ جڑ سے گیا                                                                   | جاء الحق و زهق الباطل (الاسراء)<br>(۸۱)                                 |
|                                                                |      | لئے آئیا ہو اپنے جڑ سے جانا رہا                                                |                                                                         |
| دلک                                                            | یدلک | اس نے ملا                                                                      | اقم المصلوة لذلوك الشمس (الاسراء)<br>(۶۸)                               |
|                                                                |      | و قم کر نماز صورت جملے سے راث کے اندر ملے کی                                   |                                                                         |
| ہتک                                                            | یہتک | بے عزتی کی                                                                     |                                                                         |
| سال                                                            | یسیل | وہ کٹا                                                                         | فسالت اودیہ بقدرها فاحتمل السیل زبدنا<br>رابیا (الرعد) (۱۴)             |
|                                                                |      |                                                                                | بھر بیٹے لکھتا اپنے اخوان سے میں بھر سلاپ دہرے<br>آیا جماں بھر لام اسند |
| صاحب                                                           | یصیح | وہ چینا                                                                        | فاخذتم الصیمة مشرقین (العجر) (۷۵)                                       |
|                                                                |      |                                                                                | بھر آکھہ نہیں بھکھا نے سورج کھنڈت                                       |

|     |      |                 |                 |      |                 |      |
|-----|------|-----------------|-----------------|------|-----------------|------|
| باء | يباء | وَلُوْنَا       | يباء            | يباء | وَلُوْنَا       | يباء |
| تکف | ینکف | اس نے فھکر لیا  |                 |      |                 |      |
| عجل | یعجل | وہ جلدی کرتا ہے | وہ جلدی کرتا ہے | یعجل | وہ جلدی کرتا ہے | عجل  |
| ہش  | یہش  | وہ جھلاتا ہے    | وہ جھلاتا ہے    | یہش  | وہ جھلاتا ہے    | ہش   |
| غرب | یغرب | وہ ڈوٹتا ہے     | وہ ڈوٹتا ہے     | یغرب | وہ ڈوٹتا ہے     | غرب  |
| اوی | یاوی | وہ آرائیا       | وہ آرائیا       | یاوی | وہ آرائیا       | اوی  |
| حال | یحول | وہ حاکل ہوا     | وہ حاکل ہوا     | یحول | وہ حاکل ہوا     | حال  |
| خاص | یغیض | گھر اچلا گیا    | گھر اچلا گیا    | یغیض | گھر اچلا گیا    | خاص  |
| خ人性 | یخ人性 | وہ پست ہوا      | وہ پست ہوا      | یخ人性 | وہ پست ہوا      | خ人性  |

وَبَاءٌ وَأَنْعَصْبٌ مِّنَ اللَّهِ (النَّقْرَةٰ) ۲۱  
أَوْرُوهُ لُونَى لَهُ شَكْرٌ خَفْبٌ لَّا كُرٰ

وَأَمَّا الَّذِينَ أَسْتَكْفَلُوا وَأَسْتَكْبَرُوا فَأَفْيَدْنَاهُمْ  
عَذَابًا الْبَيْمَا (النَّسَاءٰ) ۱۷۳  
أَوْرُوهُ لُونَى نَسَے عَادٍ سَجَمَ وَرَأَبَّے كَرِيمَانَهُمْ  
أَنْكَسَ الشَّطَابَدَ بَعْدَ كَارِدَهُمْ

وَعَجَلَتِ الْيَكْ رَبُّ لَتَرْضِي (طهٰ) ۸۷  
أَوْرُسَنْ اَبَى مِيرَسَدَهُ بَعْدِ تَحْرِي طَرْفَ جَلْدِي آئِيَا كَرْ تَرَاضِي  
بُو جَائِي

أَتَرْكَاهُ عَلَيْهَا وَاعْشَ بِهَا عَلَى غَنْمِي (طهٰ)  
(۱۸)

أَبَرِسَنْ يَكْ لَهُمَا هُوَلُونَ وَرَأَسَ سَبِّيْجَهُمَا هُوَلُونَ أَبَنَا  
كَمْبُولَهُمْ

إِذَا بَلَغَ مَغْرِبُ الشَّسْسِ وَجَهَهَا تَغْرِبُ فِي  
عَيْنِ حَمْنَةٍ (الْكَهْفَ) ۸۱

جَبَدَهُ صَمَّا سُورَهُمَادَ بَنَے كَمَامَهُمْ وَهُوَلُونَ نَسَے سُورَهُمَادَ  
أَيْكَسِيَهُمَادَتَشَنَّهُمْ

أَوْرَويَهُمْ رَكَنَ شَدِيدَ (هُودٰ) ۸۰  
كَاشَ بَعْجَيَهُمْ تَقَابِلَكَ طَاقَاتَهُمْ بَلَيَهُمْ بَلَيَهُمْ  
صَبِرَهُمْ جَمَدَتَهُمْ

وَحَالٌ بَيْنَهُمَا السُّرُجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرِقِينَ  
(هُودٰ) ۲۲

أَوْرَونَهُمْ سُرُجَ حَاکِلَهُمْ أَوْرَنَهُمْ بَنَدَهُمْ شَرَبَهُمْ  
وَغَيْضَهُمَا وَقَضَى الْأَمْرَ (هُودٰ) ۲۲

أَوْرَسَهُمْ بَلَيَهُمْ أَوْرَهُمْ بَلَيَهُمْ كَامَهُمْ كَشَنَهُمْ تَمَيَّزَهُمْ  
وَأَخْلَضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ (صٰ) ۸۸

أَوْرَجَهُمْ بَلَيَهُمْ بَلَيَهُمْ أَيْمَانَهُمْ كَوَاسِيَهُمْ

|     |       |                 |                                                                                                                                       |
|-----|-------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قدم | يقدم  | آگے آگھا        | يقدم قومه يوم التقىه فاوردهم النار (هود ۹۸)                                                                                           |
| رکن | يركن  | وہ جھکا         | لقد كدت تركن اليهم شيئاً قليلاً (اسراء ۷۴)                                                                                            |
| ترف | يترف  | وہ عیش میں رہتا | البته كم ترتب تناک آپ ان کی طرف تھوڑا سا جگ چلتے<br>لاتركضوا وارجعوا الى ما اترفتم فيه (الانبياء، ۱۳)                                 |
| کاد | يكيد  | وہ قریب کرتا ہے | ما کو شادرلوٹ چلا دیں جیاں تم عیش میں رہے<br>من بعد ماکاد بزیع قلوب فرقہ منہم (التوبۃ، ۱۱۶)                                           |
| شفف | يشغف  | وہ دل میں اترا  | امراة العزيز ترا او دفتها عن فلسه قد شففها<br>حبا (یوسف ۲۰)                                                                           |
| عصر | يعصر  | وہ پھر ذاتا ہے  | مریع صدر کی بیدی اپنے نہام سے خواہش کرتی ہے اسکتھی کو<br>فریاد ہو گیا ہے اسکا دل اسکی بعت میں<br>فیه يهات الناس وفيه يعصرون (یوسف ۲۹) |
| مار | يمهير | وہ غلہ لاتا ہے  | و نصر اهلنا و نحفظ اخانا (یوسف ۶۵)<br>اور اہم طلاقاً لگی کے اپنے گمراہ حالت کریں کے اپنے<br>بھائی کی                                  |
| فقد | يفقد  | اس نے کھو دیا   | قالوا ن فقد صواع السلك ولسن جاء به حمل<br>بعبر (یوسف ۶۶)                                                                              |
| جمع | يجمع  | سرپٹ دوزا       | لولوا الله وهم يجمعون (توبہ ۹۷)<br>وَدُرِّيْنَ گے طرف اگلے اگلے سال زانتے (پہنچا)                                                     |

|     |                         |            |                                                                                                                    |
|-----|-------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صدع | يصدق                    | محقق پھوٹی | فاصدح بساتؤمر (خجر ۴۲)<br>لوکھول کرنا دے جو تم کو حم ہوا                                                           |
| ینع | پھل کپے                 |            | انظروا الى نهر اذا اشر وینعه (الانعام ۹۰)<br>دیکھو تم ایک میل کو جب دپھلے اور اپکنا                                |
| دحر | عاجز ہوا                | یدحر       | وكل اتوه داخرين (النمل ۸۶)<br>اور سب سے آئیں اسکے آگے عاجزی سے                                                     |
| تقد | وہ ختم ہوا              | ینتفد      | لقد البحر قبل ان تقلد كلمات رعنی<br>(الکھف ۱۰۹)                                                                    |
| فضد | جمع کیا                 | ینضد       | ثمر و سندھ ختم ہو جائے گا یعنی اسکے کہیرے رب کی<br>پانچ ختم ہوں                                                    |
| جاس | ایس نے پڑھ لگایا        | یجوس       | والنخل بستقات لها طلع نضید (ق ۱۰)<br>ہر سکھریں لئی اس کا فوشہ درد                                                  |
|     | و لا جسسوا ولا يغت بعضا |            | و لا جسسوا ولا يغت بعضا<br>(العجرات ۱۲)                                                                            |
| حنك | ایس نے تجربہ کار        | یحنك       | لا حتنکن ذريته الا قليلاء (asmadah ۲۲)<br>البیت میں اسکی بولا دکو جیں وہ نہ (قابو میں لے لوں گا) اگر<br>تو ہوئے سے |
| رقب | انتظار کرتا ہے          | یرقب       | فلما توفیقنتی كنت انت الرقیب عليهم<br>(المائدہ ۱۱۶)                                                                |
| ضن  | ایس نے دکھدیا           | یضن        | و ما هو على الغیب بغضین (التكویر ۲۲)<br>اور نہیں، و غیرہ تھا نے میں عجل (غیل)                                      |
| نسف | ایس نے بنیاد کھو        | ینسف       | فقیل ینسفها ربی نسفا (طہ ۱۰۵)<br>سو آپ کہہ دیں بھیزی دے گا ان کو سر و سبد نہ ہو زندہ                               |

|         |           |                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------|-----------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حُفَّ   | يَحْفَ    | إِلَّا نَعْمَرَا            | أَنْ يَسْتَلِكُوهُا فَيُهَمِّكُمْ تَبْعَلُوا وَيَخْرُجَ                                                                                                                                                                                                                                                 |
|         |           | أَصْغَابُكُمْ (مُحَمَّد ٢٧) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| زَهْقٌ  | يَزْهَقُ  | وَهُنَّ كُلُّ بَعَثَانًا    | أَكْرَدَهَا كُلُّ تَمَسِّيٍّ (آل١٠) هُرِكَرَ عَلَيْهِ<br>كَرَدَهُ تَمَسِّيٍّ إِذْ كَلَّ حَوْنَانٍ                                                                                                                                                                                                       |
| بَادٌ   | يَبِيدُ   | وَهُنَّ خُتْمٌ هُوَا        | إِنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِمَا فِي الْعُيُونِ الدُّنْيَا<br>وَتَرَهُقُ النَّفْسُهُمْ وَهُمْ كَافُورُونَ (الْتَّوبَة١٥)<br>وَيَظْلِمُ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ كَمَا يَعْمَلُونَ (الْأَنْعَم١٣)<br>يُبَشِّيَ اللَّهُ أَنَّكُلَّ اسْنَاسٍ فَيُهُرِبُونَ                                  |
| جَبَّرٌ | يَجْبَرُ  | وَهُنَّ فَرِيَادٌ كَرَتَاهُ | قَالَ مَا اظَنْتُ أَنْ تَبْدِي هَذِهِ أَبْدَانًا (الْكَهْف٢٥)<br>إِلَّا نَعْمَلُ كُلُّنَا مِثْلَهُمْ كَمَا كَرَدَهُمْ (بِرَاهِيد٢٩)<br>إِذَا مَسَكْمُ الْأَصْرَرَ فَالِّيَهُ تَعْبُرُونَ (الْتَّعْلِم٥٢)<br>هُرِجَبٌ حَسِينٌ كُلُّ تَلْبِيفٍ بَيْتٌ وَّ قَمَّا كُلُّ طَرْفٍ بَيْهُ كَلَّ<br>لُوْسَنَهُو |
| وَهُنَّ | يَهُنَّ   | إِلَّا نَهْتَ هَارِ         | فَلَا تَقْتَنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ أَنْ تَكُونُوا قَالِمُونَ<br>فَلَا يَنْهِمُ يَالِمُونَ كَمَا تَالِمُونَ (النَّسَاء١٠٢)<br>وَهُمْ نَذِرٌ وَاللَّهُ كَانَ يَعْلَمُ كَمْ كَرَدَهُمُ الْمَكَامَاتِ هُنَّ<br>وَهُنَّ كُلُّ أَمْلَائِهِنَّ بَيْنَ سُرُّ طَرْحٍ تَمَاطِلَتْهُو                       |
| دَلٌّ   | يَدْلِ    | إِلَّا نَمَلَ كَرِدِيَا     | فَدَلَّهُمَا بِغَرْوَرٍ فَلَمَّا ذَاقَ الشَّجَرَةَ (الاعْرَاف٦٨)<br>وَهُنَّ مَلَى كَرِدِيَا (بَلْ دَلِلَهُمَا بِغَرْوَرٍ فَلَمَّا ذَاقَ الشَّجَرَةَ (الْأَعْرَاف٦٨)                                                                                                                                     |
| دَرَا   | يَدْرُو   | وَهُنَّ تَاهُ               | وَهُدُرُونَ بِالْحُسْنَةِ السَّيِّئَةِ وَلِنُكَلْ لَهُمْ عَقْبَى<br>الْدَّارِ (الْرَّعِيد٢٤)                                                                                                                                                                                                            |
| تَاهٌ   | يَتَيَّهٌ | وَهُنَّ رَگْرَدَالْجَهُونَا | أَوْرَدَهُمَا لَيْلَةَ يَمِينٍ بَلَى كَوْچَمَائِلَ سَعَى<br>يَتَيَّهُونَ فِي الْأَرْضِ فَلَا تَأْسِ على الْقَوْمِ<br>الْفَاسِقِينَ (السَّانِدَه٢٩)                                                                                                                                                      |

|      |                 |       |                                                                                                            |
|------|-----------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بغى  | اس نے سر کشی کی | یبغى  | انہا حرم ربی المواحش - والاثم والبغى<br>(الاعراف ۲۲)                                                       |
| طفى  | وہ حد سے کل گیا | یطفى  | اننا نخاف ان یفطر علینا او ان یطغى (طه ۲۵)                                                                 |
| غلا  | وہ مہنگا ہوا    | یغلو  | لَا تغلو فِي دِيْنِكُمْ غَيْرُ الْحَقِّ (السائدہ ۶۶)                                                       |
| سول  | اس نے بات بیانی | یسول  | الشیطان سول لَهُمْ وَامْلَهُ لَهُمْ (محمد ۲۵)                                                              |
| حول  | اس نے الدار کر  | یحول  | وَتَرَكْتُمْ مَا خَلُوتُنَا كم وراء ظھور کم (الانعام ۴۶)                                                   |
| تبیر | اس نے جگری کی   | یتبیر | وَلَا تزدِّ الطَّالِبِينَ الْإِتِّبَارَا (نوح ۲۸)                                                          |
| طیر  | اس نے نجست      | یطیر  | وَأَنْ تَصِيمُونَ سَيْلَةً يَطِيرُوا بِمُوسَى ذَمِنَ مَعَهُ<br>(الاعراف ۱۲۱)                               |
| عزر  | اس نے مددی      | یعزر  | وَغَرَرْتُو هُمْ وَاقْرَضْتُمُ اللَّهَ قَرْضًا حَسْنًا<br>(السائدہ ۱۲)                                     |
| شد   | اس نے سزا دی    | یشد   | وَهَرَّتْمَنَ بَنَ کَمْ وَكَمْ كَوْتَمَنَ بَنَ قَارَضَ حَتَّ<br>فَشَرَدَهُمْ مِنْ خَلْفِهِمْ (الانتقال ۵۷) |

سو سزا دے ائمہ ایکی کر جوں کے پچھے ہیں، بھی بھاگ جائیں

|      |      |                                                                                                                                                                                      |
|------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فند  | یفند | اس نے دلوانہ کیا اتنی لاحد ریح یوسف لولہ ان تقدون<br>(یوسف ۶۲)                                                                                                                       |
| مکن  | یمکن | اے اختیار دیا و نشکن لهم فی الارض (قصص ۲)<br>اور ۱۴۱ تکمیل خبر اندیسیں کے زمانہ پر<br>ولیمکنن لهم (نور ۵۵)<br>اور وہاں تکمیل خبر اور دے<br>تقدون منہ مسکراو رزقا حستا (التحل<br>(۲۶) |
| سکر  | یسکر | اس نے بند کیا                                                                                                                                                                        |
| حسن  | یحسن | اس نے کاٹا<br>ولقد صدقکم الله وعده اذ تحسونهم باذنه<br>(آل عمران ۱۵۲)                                                                                                                |
| سوی  | یسوی | اے درست کیا<br>فاذلآسوبیه و تغت فیه من روحي فتعواله<br>ساجدین (العبر ۲۹)                                                                                                             |
| قضی  | یقضی | اس نے فیصلہ کیا<br>ولکن لیقضی اللہ امرا کان مفعولاً (الانتقال<br>(۲۲)                                                                                                                |
| ولی  | یولی | وہ منہ موڑ کر بھاگا ولی مدبرا ولیم بعقب (قصص ۲۹)<br>«یچھے لوٹا اور اس نے مزکر بھی نہ دیکھا                                                                                           |
| بُوی | یبوی | وہ اڑاٹھرا واد غدوت من اهلک تبوی السومنین<br>مقاعد للقتال (آل عمران ۱۲۱)                                                                                                             |

|      |       |                   |                                                                                                                                                   |
|------|-------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منی  | یمنی  | وہ پکلایا جاتا ہے | اللہ بک نطفة من منی یعنی (النیامۃ ۲۷) کیوں اس سے پہلے میں کاظمۃ خابہ پکائی جاتی و ان منکم لئے لبیطش (النساء، ۶۸) لوریکٹ قمیں یہی جوابت دی کریں گے |
| بطنی | یبطی  | وہ دریکا تا ہے    | وامنکم لئے لبیطش (النساء، ۶۸)                                                                                                                     |
| بنٹک | یبتک  | اس نے کا          | ولامرتم فلیبیتکن اذان الانعام (النساء، ۱۱۹)                                                                                                       |
| تمسک | یمسک  | پابندی لگائی      | اور میں انہیں حکم دیں کہ اسے وہ جیسا اس کے کام کا نہ گئے ومسک السما، ان تقع على الارض (المعجم ۶۵)                                                 |
| کلب  | یکلب  | کتے کوسد حلا      | لورہ آسمان کھو کے ہوئے تھے کہ دھنیہ اگرے و ماعلتم من الجوارح مکلبین (السائدہ ۳)                                                                   |
| کفر  | یکفر  | اس نے اکار کیا    | لور جو تم نے سڑاک اسے کتوں کو دوڑاتے ہوئے ومن کفر فعلیہ کفره (الروم ۲۲) اور جس نے بالہ کیا اس کا لکڑا ہی پر لوئے گا                               |
| درکض | یورکض | وہ بجا کتا ہے     | فلما احسوا باستنا اذام منها یورکضون (الانبیاء، ۱۲)                                                                                                |
| دمح  | یدامح | اس نے سر پھوڑ     | سو جس وقت انہوں نے سارے ذماب کو محبوں کیوں کیا ہے سے بچائے گے بل تخفف بالحق على الباطل فیدمنه (الانبیاء، ۱۸)                                      |
| فتر  | یفتور | وہ تحک گیا        | بلکہ ہم بھکتے ہیں حق کو باطل پر سودہ اس کا سر کوتا ہے لا یغتر عنهم وهم فيه مبللسون (الزخرف ۶۵)                                                    |
| ماد  | یمید  | وہ علک گیا        | ۲۔ نہیں بالہ اس سے لورہ نہیں ہے اس میں آس نہیں والقى في الأرض رواسى ان تبیدكم (النحل ۱۵) اور اس سفالہ یہ زمین سکھیجہ کر کہیں لے کر جگہ نہیں ہے    |

|       |        |                   |                                                                                                                     |
|-------|--------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حاق   | یحیق   | الثڑا             | وحق بهم ما کانو بہ یستہزون (الجاثیہ<br>(۲۲)                                                                         |
| حاف   | یحیف   | وہ بے انسانی      | بُورا لِثَرْدَلِی لَلَّا نَبِرْدَجْنِی جَسْرِ غَلَارَتَنْتَخَ<br>ام یتغافلون ان یحیف اللہ علیہم ورسولہ<br>(النور ۵) |
|       |        | کرے گا            | بُلَارَتَیْنِ اس سے کرشمہ انسان سے انسانی کرے گا اور<br>اس کا رسول                                                  |
| نفس   | ینفس   | اس نے رومنڈا ال   | و تکون العجال کالعمن المتنوش (القارعہ<br>(۶)                                                                        |
| نقشت  | ینفسن  | رومنڈکس           | اور ہو چائے گیہیا ہیجے دھنی ہوں ول روی<br>اذ نکشت فیہ غتم القرم (الانتہیاء، ۴۸)                                     |
| خاص   | ینغوص  | غوطہ لگایا        | جب قوم کے ریواضنک راستہ دندگے<br>و من الشیاطین یغوصون له (الانتہیاء، ۶۲)                                            |
| کلام  | یکلام  | وہ تکہیاں کرتا ہے | قل من یمکلؤکم باللہلیل والذھار (الانتہیاء، ۲۲)                                                                      |
| کاد   | یکید   | البستہ میں تدبیر  | آپ کہہ دیں کے کوئی دات لارون کو تمہدی تکہیاں کرتا ہے<br>کذلک کدنا لیوسف (یوسف، ۱)                                   |
|       |        | کروں گا           | اس طرح ہم نے یوسف کے لئے ایک تھمہ چال<br>بیں                                                                        |
| بلونا | نبلو   | ہم پر کھتے ہیں    | و نبلوکم بالشر والغیر فتنة (الانتہیاء، ۲۵)                                                                          |
| فار   | یفور   | وہاپلہ            | اور ہم تم کھو کر کھتے ہیں یہ الٰہ سے اور اچھائی سے آزانے کو<br>فاذًا جاء امرنا و فار التفتور (السومون ۲۷)           |
| نقذ   | ینقد   | وہ چھڑاتا ہے      | کوہ گھر جب آپ سپاہدار اعمام اور خرتوخہ وال کشی بن را ایک<br>بیویا                                                   |
| نسل   | ینسلون | مجھلے آتے ہیں     | افاتت تنقد من فی النار (الزمر ۱۹)<br>سو تو کیا ہل لے گا سے یہ آگ میں ہے<br>وہم من کل حدب ینسلون (الانتہیاء، ۶۱)     |
|       |        |                   | اور دوسرے کھلل (اوپنجاں) سے مجھلے ہے آتے ہیں                                                                        |

|       |                       |                                                                                                                                          |
|-------|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طوى   | يطوى و لپیٹ دے گا     | بوم نظوى النساء کلی السجل للكتبه<br>(الانبیاء) ۱۰۲                                                                                       |
| لعبوا | يلعبون وہ کھیتے ہیں   | جمن ہم آسہوں کو لپیٹ دیں گے ایسے ہے طوفان میں<br>کھانیں لپیٹوں                                                                           |
| لعبن  | يلعبن وہ کھیتی ہیں    | بل هم فی شکٍ يلْعَبُونَ (الدخان) ۴<br>بلکہ وہ تھک میں ہے کھل میں گئے ہیں<br>و اذا ناديتهم الى الصلوة اتخدوها هزوا و لعبا<br>(السائدہ) ۵۸ |
| قصم   | يقصم اس نے توڑ دیا    | و هر جب قم ان کو نمار کے لئے باد توہدا سے کھل کو دیکھتے ہیں<br>وكم قصمنا من قربة كانت ظالمة (الأنبیاء)<br>(۱۱)                           |
| ذکى   | يزكي وہ سخور گیا      | اور ہم نے کتنی بتیاں توڑ دیں جو خالق حسین<br>ولولا فضل الله... ما زکی منکم من احد<br>(النور) ۲۱                                          |
| قتر   | يقتر وہ تکنی کرتا ہے  | و هر اگر اللہ کا فضل شہر جات قم میں سے کوئی نیچا ہے<br>ووجهه يومئذ عليها غبرة ترها فقرة<br>(عبس) ۲۱                                      |
| ذهل   | يدھل وہ بھوئ گیا      | و هر کچھ بھرے ہیں جن پر اس دن قبضہ ہو گا ان پر سایا چھے<br>رعنی ہو گی<br>بوم ترها تذہل کی مرضعة عما ارضعت<br>(المعجم) ۲                  |
| رمى   | يرمى وہ نشانہ باندھتا | پس دن تم اسے دکھو گے بر و دمہ پلانے والی بھول جائے گی<br>اسے نہیں اس نے پلائی<br>وما رمي اذ رمي ولكن الله رمى<br>(الإنفال) ۱۷            |
| اربعى | ابرا يربى             | و هر آپ نے عمر زلی نیس کی جب آپ نے کی بلکہ اللہ تعالیٰ نے<br>ثغر پیکے<br>سمع اللہ ربی و ربی الصدقات (البقرہ)<br>(۲۷۱)                    |

|      |       |                                                                                                                                       |
|------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صو   | پصر   | وہ کال پھیلاتا ہے<br>ولا تصرخ خدک للناس (لقمان ۱۸)<br>اور اپنے کال نہ بھالوں کوں کی غیریں                                             |
| مرح  | یمرح  | وہ ارتاتا ہے<br>ولا تشن فی الارض صرحا (لقمان ۱۸)<br>اور نہ مل زمین پر اڑاکر (فروریں)                                                  |
| صہر  | یصہر  | گل کر ٹکل جاتا<br>بصہر به مافی بطونهم والجلود (الحج ۲۰)                                                                               |
| دراء | یدرئو | ہے<br>جو انگیڈیں ہے اسے گلا کر ٹکل دیا جاتا ہے اور انکی<br>کھالوں کو مجی                                                              |
| لفح  | یلفح  | تل جائے<br>ویدرون بالحسبت السبیة (الرعد ۲۲)<br>ویدرون کرتے ہیں برائی کراچی کے ساتھ<br>تلخ وجوههم النار وهم فيها كالهون (المومنون ۱۰۳) |
| جثو  | یجثو  | وہ چلاتا ہے<br>ان کے چہروں کو اسکی جمل دے گف اور اس میں بدھل<br>ہو رہے ہو گئے                                                         |
| غض   | یغص   | وہ نظر پیچی کرتا<br>اذا مسکم الضر فالیه تعجنون (النحل ۵۶)<br>جب پہنچ ہے تمہیں کوئی تکلیف و تمہی کی طرف گوازتے<br>(چلتے ہو)            |
| وجب  | یجب   | وہ گرپڑا<br>فاذ اذا وجدت جنوبیها فكلوا منها واطعموا<br>(الحج ۲۲)                                                                      |
| ذرکم | یدذرا | پھیلایا تم کو<br>مہر جب وہ اپنی کردہ نوں کے ٹل کر پڑیں تو تم اس میں سے کھاؤ<br>مگر ہادر کھلائی                                        |
|      |       | وهو الذی ذرء کم فی الارض (المومنون ۱۹)                                                                                                |
|      |       | اور وہ نیذات ہے جس نے تمہیں زمین پر پھیلائیا ہے                                                                                       |

|       |       |                                                                                                                                                    |
|-------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طیرنا | یطییر | ہم نے خوست کی قالوا طبرنا بک و بن معک (النحل ۲۷)                                                                                                   |
|       |       | انہوں نے کہا ہم نے تم سے امور تحریر ساتھیوں سے<br>خوست قبولی ہے                                                                                    |
| بوانا | نبوی  | مقرر کر دیا ہم نے ولد بوانا بنی مسرا فیل مبوا صدق (یونس<br>(۹۲)                                                                                    |
|       |       | اور یہ کہ ہم نے مدد دی ہے تو امر اخیل کو سچائی کا الحاد<br>(پسندیدہ مدد)                                                                           |
| دمرقا | یدمر  | امہارا ہم نے فحق علیہما القول فدمرتہا تدمیرا (الاسراء<br>(۱۱)                                                                                      |
|       |       | سو ان پات پوری ہے تو ہم نے انہیں اکھاڑ کر کھو دیا<br>مرج المحررين ملتقینہ بینہما بوزح لا بیغیان<br>(الرحمن ۱۹)                                     |
| مرج   | یہرج  | وہ جلتا ہے اس نے طلبی ہے تو مندوں کو دونوں کے درمیان ایک حد ہے<br>بیل ہے کہ ایک دوسرے پر جو حصیں<br>قل ما یکھو، کم ربی لوا کعازکم (الفرقان<br>(۲۲) |
| عباء  | یعبو، | وہ پروگرتا ہے آپ کہہ دی ہو راجب کرنا تمہاری سر بر ارب اگر تم اس کو نہ<br>بکھڑا دے<br>وکافیں من قریتہ عنت عن امریہا و رسليہ<br>(الطلاق ۸)           |
| عنوا  | یعنی  | وہ سرچھے اور کئی ہیں جو اپنے دب کے تو راستے رسولوں کے<br>غم سے فریاد ہوئیں<br>ولیندروا ماعلوا تنبیرا (الاسراء، ۷)                                  |
| تبرا  | یتبرا | اور ہم کہ ارب کردیں جہاں تا اب ہو پوری قرائی<br>فاذا ہی تلقف ما یافتکون (الاعراف ۱۱۶)                                                              |
| لقف   | یلقف  | وہ نگل لے بہرہ و نگنے کا نہیں جو انہوں نے جھٹ کے ساتھ مٹا کے تھے<br>وضاقت علیهم الارض بما رحبت (التوبہ<br>(۲۵)                                     |
| ضاق   | یضيق  | تکب ہوتا ہے ہو زمین اپنی تمام سختوں کے باوجود ان پر غم تھی                                                                                         |

|       |             |                      |                                                                                                                                                                           |
|-------|-------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وکڑہ  | یکنر        | اسے مکارا            | فوكره موسى فقضى عليه (القصص ۵)                                                                                                                                            |
| تطاہر | یظاہر       | انے مدکی             | سرموئی نے اسے مکارہ ہوا کاٹھلے کر دیا<br>قالوا سعران تظاہرا و قالوا انہا بکل<br>کافرون (القصص ۲۸)                                                                         |
| بطر   | بیبطر       | واہرایا              | انہوں نے کہا در چادو ایک در سے کی گئی کردی ہے جس در<br>انہوں نے کہا تم در دوں کا اللہ کرتے ہیں جس در<br>خر جوا من دبارہم بطر او ریا ، الناس<br>(الانفال ۷۴)               |
| بطرت  | تبطر        | واہرائی              | «سب تکے اپنے گروں میں سے لاتے ہوئے اور لوگوں کو<br>دکھا کر<br>وکم اہلکنا من قربة بطرت معدشتها                                                                             |
| خطم   | بیحطم       | وروم تاہے            | وکم اہلکنا من قربة بطرت معدشتها<br>(القصص ۵۸)<br>اور ہم نے کئی بستیوں کو بلاک کیا جو اپنی صیحت پر لڑ دی<br>جس                                                             |
| بطش   | بیبطش       | اس نے پڑا            | لو نشاء لجعلناه حطا ماما فظلتم تکھون<br>(الواقعہ ۶۵)<br>اگر ہم چاہیں تو کڑا ایں اسے ردم اہو س تمہرہ پہنچاھات<br>کچھ اخیر تھے                                              |
| عدل   | یعدل        | راہ سے ہڑتا ہے       | ان بطلش ربک لشدید (البروج ۱۰)<br>ویکھ تھے رب کی گز بہت شدید ہے<br>شم الذين کفروا بربهم بعدلون (الانعام ۱۰۰)<br>مگر دلوں جو کافر ہوئے اپنے رب سے ہڑتے ہیں                  |
| سقی   | وہ پلاتا ہے | وہ پلاتا ہے          | قال تعالیٰ نستی حتی یصدر الرعاء وابونا شیخ<br>کبیر (القصص ۲۲)<br>المیں نے کہا ہے چاہروں کو پانی پائی گی جب تک<br>چوہا ہے مل دیں (مکبرہ نے جائیں) اور ہمارا اپ بورھا<br>ہے |
| تمنی  | یتمنی       | اس نے خیال<br>باندھا | اذا تستنى الفی الشیطان فی امتنیه (آل ۵۸)<br>جب اس نے خیال باندھا خیطان نے اس کے خیال میں اپنی<br>بانت ملا دی                                                              |

|      |                                     |                                                                            |  |
|------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| اذن  | یوذن وہ آواز دیتے ہے                | فاذن مودن یونہم (العرف ۲۲)                                                 |  |
| بیت  | بیت وہ رات کو با تم                 | بیت طائفہ منہم غیر الذی تقول (الشام ۸)                                     |  |
| نبیت | کین ہم نے رات با تم                 | ان میں سے کہہ لوگ رات مورہ کرتے ہے عاف اسکے جو<br>چھ کر پچھتے              |  |
| نبیت | کین واللہ یکتب ما نبیتون فاعرض عنہم | واللہ یکتب ما نبیتون فاعرض عنہم<br>(الشام ۸۶)                              |  |
| اثار | تغیر سحابا اٹھائی ہیں بادل          | فتشیر بعایا فستہ الی بلد میت (قطر ۹)                                       |  |
| غشی  | یغشی اپر غشی واردا                  | سوہہ ہوا کیں اٹھائیں بادل وہ مر ہاٹ لے کئے ہم اسکو<br>ایک مردہ ولیں کی طرف |  |
| زحزح | یزحزح وہ وور ہٹاتا ہے               | فمن زحزح عن النار ودخل الجنة فقد فاز<br>(آل عمران ۱۸۵)                     |  |
| حنك  | یحننك چاکر زم کیا                   | سر جاگ سے دریا یا در جھٹ میں اٹلیا یا ہو در لوکو<br>کھلا                   |  |
| راود | یراود انسے پھسالیا                  | درادته التي هرفي بيتها عن نفسه وغلقت<br>الابواب (یوسف ۲۲)                  |  |
| عاقب | یعاقب بد رلیا                       | اور پھسالیا اسے اس گھر نے وہ جس کے گھر میں قرار<br>اسے در دارے بن کر لے    |  |
| توکا | یتوکا من عصای التوكا علیها (طہ ۱۸)  | وان عاقبتهم لعاقبرا بمثل ما عرفتہ به<br>(احمل ۲۷)                          |  |

|        |                              |                                                                                                                                                      |      |
|--------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| نیازور | اے ہٹلیا                     | وتری الشمس اذا طلعت تزاوج عن كفہم<br>(القاف ۱۷)                                                                                                      | زادر |
| یفادی  | اس نے فدیہ دیا               | ان پاترکم اساری تقاضوهم (البقرة ۸۵)<br>اور اگر وہ آئیں تمہد سپاس قیدی بن کر تو تم ان کا فدیہ لیتے<br>ہو                                              | فادی |
| یداول  | وہ دوسرے حال میں آیا         | و تلك الايام تدارلها بين الناس (آل عمران ۳۰)<br>اور وہ دن ہیں ہماری باری ان کوہ لئے ہیں لوگوں میں<br>بقواری من القوم من سوء ما يبشر به (الحلق<br>۵۹) | داؤل |
| بواڑی  | وہ چھپاتا ہے                 | اور وہ جھپتا ہے لوگوں سے اسکے برے اڑنے حکی کی اے<br>خردی کی ہے                                                                                       | واری |
| یضاهہ  | ورس کرتا ہے                  | بعض اہنون قول الذين كفروا من قبل (الغوبہ<br>(۳))                                                                                                     | ضاهہ |
| یطوف   | وہ طواف کرتا ہے              | ورس کرتے ہیں ان کی بات کی جو اس سے پہلے کفر میں با<br>ج                                                                                              | طوف  |
| بحاور  | اس نے باتیں کیں              | فلا جناح عليه ان يطوف بهما (البقرة ۱۵۸)<br>سماں کوئی نہ نہیں کر دہان کے دریاں مگر اے<br>فقال لصاحہ و هو يعاوره ادا اکثر منك<br>ملا (الحمد ۲۲)        | حاور |
| یناذن  | اس نے خردی                   | اس نے اپنے ساحی سے کہا وہ اس سے علام تراکر میں<br>مل ستمے آگے ہو                                                                                     | ناذن |
| واذقان | دیک لبیعنی علمیم (امraf ۱۶۷) | واذقان ریک لبیعنی علمیم (امraf ۱۶۷)<br>اور زب تحریرے رب نے خردی تھی کہ دہان پر یہیں کہا<br>خدا (خدا)                                                 |      |

|                                                                                       |                                             |                                                                                            |                                               |                                                                              |                                                                     |                                                                            |                                                                                                    |                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <b>پتوکا</b><br>اس نے ٹیک لگائی ہی عصای ا تو کووا علیہا واهش بھا علی<br>غشی (۱۸)      | <b>اضرب</b><br>اضری تو مار (اپنی)<br>لا شمی | <b>اعبد</b><br>اعبدوا تم عبادت کرو                                                         | <b>بشر</b><br>بشروا تو بشارت دے               | <b>انبیهم</b><br>انبانا تو ان کو خبر دے                                      | <b>انبونی</b><br>انبیوں نی باسمہ ہولاء ان کنتم صادقین<br>(ابقرہ ۲۰) | <b>انزلنی</b><br>انزلہ تو مجھے اہر                                         | <b>اہبیط</b><br>اہبتووا تم اترو                                                                    | <b>قل</b><br>قلن تو کہہ                       |
| یہ میر اصحابہ میں اس پر ٹیک کا تباہیں ہو رہا سے اپنے<br>ریڑ کے لئے پتے گئی جماعتے ہیں | اضرب بعضاک العجر فان مجروت منه (ابقرہ ۲۰)   | اعبدوا تم عبادت کرو<br>اے لوگو تم مولات کو راہنے پر نے<br>وہیں عبادی الذین یستمعون القول . | بشروا تو بشارت دے<br>قلیتمون احسنے (ابقرہ ۱۸) | انبانا تو ان کو خبر دے<br>اے آدم انہیم با اسمائهم فلما انہا مم (ابقرہ<br>۲۳) | انبیوں نی باسمہ ہولاء ان کنتم صادقین<br>(ابقرہ ۲۰)                  | انزلہ تو مجھے اہر<br>وہ انزلنی منزلا مبارکا وانت خیر<br>المزلين (النور ۲۹) | اہبتووا تم اترو<br>تم کی شرمی لہوں میں حسین لے گا تو تم نہ ہاں<br>قل: انتم اعلم ام الله (ابقرہ ۲۰) | قلن تو کہہ<br>وہ کہہ دے تم کو زیادہ خوبی اللہ |
| اور تو ضرب کا اپنے صاحبے میں ہے میر ۳۰ بیوٹ پر اس سے اس سے<br>شکھنے کے                | اضرب بعضاک العجر فان مجروت منه (ابقرہ ۲۰)   | اعبدوا تم عبادت کرو<br>اے لوگو تم مولات کو راہنے پر نے<br>وہیں عبادی الذین یستمعون القول . | بشروا تو بشارت دے<br>قلیتمون احسنے (ابقرہ ۱۸) | انبانا تو ان کو خبر دے<br>اے آدم انہیم با اسمائهم فلما انہا مم (ابقرہ<br>۲۳) | انبیوں نی باسمہ ہولاء ان کنتم صادقین<br>(ابقرہ ۲۰)                  | انزلہ تو مجھے اہر<br>وہ انزلنی منزلا مبارکا وانت خیر<br>المزلين (النور ۲۹) | اہبتووا تم اترو<br>تم کی شرمی لہوں میں حسین لے گا تو تم نہ ہاں<br>قل: انتم اعلم ام الله (ابقرہ ۲۰) | قلن تو کہہ<br>وہ کہہ دے تم کو زیادہ خوبی اللہ |

|                                                                                                                    |                          |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------|
| قولوا للناس، حسنا واقيموا الصلة (ابره)                                                                             | قولي تم کہو              | قولوا تم کہو |
| (۸۳)                                                                                                               |                          |              |
| تم لوگوں کی بھی بات کیوں اور تم جسٹے نازع میکرہ<br>رب اجعل هذابلدا مننا (ابراهیم) (۲۶۶)                            |                          | اجعل         |
| اس درب تو کر اسے امن والا تم<br>وارزق اہلہ من الشرات (ابراهیم) (۲۶۷)                                               | تو بندے اجعی             |              |
| اور رزق دے اسکے بینے والوں کو بھلوں سے<br>اذقال له ربہ اسلم قال اسلمت لرب<br>العالیین (ابراهیم) (۲۶۸)              | اور ترزق دے وارزقوا      | وارزق        |
| جب کمالے اسکے رب نے تو ان سے تو اس نے کہاں نے<br>اپنے آپ کھدا کے آگے جھکایا<br>ولکن قولوا اسلام لے (البغرات) (۲۶۹) | تو مان لے اسلموا         | اسلم         |
| لیکن تم کو ہم اسلام لے آئے (ہم نے اپنے آپ کو پچا<br>لیا ہے)                                                        |                          | اسلمی        |
| ومن اللہل فاسجد لہ وسیعہ لیلہ طوبیلا<br>(ابوہان) (۲۷۰)                                                             | تو سجدہ کر اسجدوا        | اسجد         |
| اور رات کو تم اسکے حضور مجیدہ کرو وار بی رات اسکے حضور<br>تبحی پڑھو                                                |                          |              |
| وارحیننا الی ام موسی ان ارضیعہ (اقصی<br>اور ہم نے موی کی والدہ کی طرفہ قی کی کہ تو اسے (اس پیشے<br>کو) دو وہ پڑھا  | تو اسے دو وہ پڑھا ارضیعت | ارضیعی       |
| ویاسما، اقلعی وغیض الماء، وقضی الامر<br>(عودہ) (۲۷۱)                                                               | کھنم جا اقلعی            | اقلع         |
| اور اے آسہد تو تم جس کو اپنی سکھدی کیا اور کام ہو جکا<br>و قبل با ارض ابلعی مانک (عودہ) (۲۷۲)                      | نگل جا ابلعی             | ابلع         |
| اور کہا گیا اے زمیں تو پہنچائی نگل سے                                                                              |                          |              |

|          |             |                                                                                                                                 |
|----------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اجلب     | اجلی لے     | واجلب عليهم بخيلك ورجلک (الاسراء<br>(۲۳))                                                                                       |
| استغفرزی | گھیر لے     | اور تو لے آئیں پر اپنے سودا اور اپنے بیوائے<br>واستغفرزی من استطعت منهم بصوتک<br>(الاسراء ۲۴)                                   |
| اندر     | توڑ را      | اور گھیر لان تھے جس کو تو گھرا لئے جائی آؤ اسے<br>انذر یہ الذین يخالفون ان يعشروا الى ربهم<br>(الانعام ۵۱)                      |
| ارج      | تمہلت دے    | اور توڑ ان بلوگوں کو جو خوف رکھتے ہیں کہ داہنے دب کے<br>ہلکے کچھے جائیں گے<br>وارج الیوم الآخر (النکبات ۳۶)                     |
| انظر     | مہلت دے     | انظرنی الى یوم یبعثون (الاعراف ۱۰)<br>تو مجھے مہلت دے اس دن تک کی جس دن یہ قبروں سے<br>انٹے جائیں گے                            |
| امن      | تواہیان لے  | ویلک آمن ان وعد الله حق (الاغاث ۷۷)<br>تحمی بر بادی تواہیان آیک دعہ الکائن ہے<br>خذ من اموالہم ...وصل عليهم (توبہ ۱۰۳)          |
| صل       | تونماز پڑھ  | تو نماز پڑھوں سے صدقہ مسول کریں۔۔۔ اور تم ان پر نماز پڑھنا<br>تیر "اگر" نماز پڑھا کر لئے سکون ہو گا                             |
| صم       | صوموا       | الى نذرت للرحمٰن صوما (مردی ۲۹)<br>پیش میں نے اللہ کے لئے توروز سے کی نذر کر رکھی ہے                                            |
| ارسل     | توبیquam دے | فارسل الى هارون (الثیراء ۲۳)<br>ارسل معنا بنی اسرائیل (الثیراء ۲۷)<br>تو نہادن کی طرف بیچاہر<br>هارے ساتھ بنی اسرائیل کو بیچاہر |
| اسر      | تورات چل دے | فاسر باہلک بطبع من اللیل (عمرد ۸۱)<br>تورات کے کسی حصہ میں اپنے گھرباوں کی رات۔۔۔ کل<br>(رات چل دے)                             |

|                                       |                   |                                                                                                             |
|---------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ارجعہ                                 | ارجیہم اے ذ مل دے | ترھی من تشاء، مدنون (اجزاب ۵)                                                                               |
| امکثوا                                | امکثی تم نہڑو     | وقال اهلہ امکثوا انی انسنت نارا (طہ ۱۰)                                                                     |
| القوا                                 | الق تم ذالو       | س آپ نے پاپا الہ سے کہا تمہارا خبر و میں نے ایک آں<br>دیکھی ہے                                              |
| القوا                                 | الق تم ذالو       | قال لهم موسی القوا ما انتم ملقون (یونس<br>(۸۰)                                                              |
| القوا                                 | القی انهوں نے ذال | موسی علیہ السلام نے کہا تم بھی کو جو تم نے بھیجا ہے<br>فلما القوا قال موسی ما جنتم به السحر<br>(یونس ۸۱)    |
| هلم                                   | اسم فعل لاو۔ آؤ   | سو جب انهوں نے ذال دیں (رسان) موسی نے کہا تم بھی کوئی<br>لائے تو یہ حکر ہے                                  |
| هیت                                   | اسم فعل لاو       | والقاتلین لاخوانیهم هلم الدین (الاذاب ۱۸)<br>اور اپنے بھائیوں کو کہدا ہے پڑے آکھنڈی طرف<br>بمعنی امر        |
| هیت لک                                | اسم فعل لاو       | وغلقت الابواب وقالت هيٰت لک (یوسف<br>(۲۲)                                                                   |
| وامر اہلک                             | جلدی کرو          | اور اس نے دروازے بند کر دیئے اور کہا جلدی ہے داسے<br>تمہرے                                                  |
| لا تحرک                               | حکم دے            | اپنے گھر والوں کو وامر اہلک بالصلوة و اصطبیر عليها (طہ<br>(۳۲)                                              |
| لا تحرک به لسانک لتعجل به (القیار ۱۹) | حرکت نہ دے        | اور تو حکم دے اپنے گھر والوں کو نماز کا دروازہ بھر اغتیار کر<br>نہ دے و حرکت اپنی زبان کو کر تو اسے جلدی لے |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p><b>لا تمسك</b></p> <p>تو نکل جز کر      لا تنتکعوا مانکح اباًؤکم (السباء ۲۲)</p> <p>تم لاثانہ کرو ان سے جن سے تمہارے باب دلو افغان کرچکے<br/>ولا تتعبد بعد الذکری مع القوم الظالمین</p> <p>(الانعام ۶۸)</p> <p>اور تو شہید میاد آجائے کے بعد ان لوگوں کے ساتھ جو خالیہ<br/>بکے</p> | <p>تو شہید ملا</p> <p>تو شہید یہ</p> <p>تو شہید ملا</p> <p>تو شہید کہہ</p> <p>تو شہید کر کہہ</p> <p>تو کفرن کر</p> <p>تو قادرنے کر</p> <p>تم شہید کہا</p> |
| <p><b>لا تندح</b></p> <p>تو نہیں</p>                                                                                                                                                                                                                                                  | <p>تو نکل جز کر</p>                                                                                                                                       |
| <p><b>لا تقد</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                  | <p>تو شہید</p>                                                                                                                                            |
| <p><b>لا تلبس</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                 | <p>تو شہید ملا</p>                                                                                                                                        |
| <p><b>لا تقل</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                  | <p>تو شہید کہہ</p>                                                                                                                                        |
| <p><b>لا تجعل</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                 | <p>تو شہید کر کہہ</p>                                                                                                                                     |
| <p><b>لا تکفر</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                 | <p>تو کفرن کر</p>                                                                                                                                         |
| <p><b>لا تفسد</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                 | <p>تو قادرنے کر</p>                                                                                                                                       |
| <p><b>لا فاکل</b></p>                                                                                                                                                                                                                                                                 | <p>لا فاکلوا      تم شہید کہا</p>                                                                                                                         |

|                                                                                                                  |                                           |                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------|
| لا تخفى ولا تعزى اشاردوه الیک (التحصیل ۷)                                                                        | نہ ذرست غم کر<br>تو غم نہ کر              | لا تخافی<br>ولا تعزی |
| اور قنادرن غم کر پکھ ہے اسے بھری طرف لوٹانے والے<br>ہیں                                                          |                                           |                      |
| فلا تبئش بسا کانوا یمعلون (عمود ۳۶)<br>و تو علیکم نہ ہو                                                          | لا تبئش<br>و تو علیکم نہ ہو               |                      |
| لاتھا فی ذکری (طہ ۳۶)<br>تم و نوں سیری یاد میں کوتاہی نہ کرو                                                     | لاتھا فی ذکری (طہ ۳۶)<br>تم کوتاہی نہ کرو | لا تباہی<br>لا تعذلو |
| الا تعذلو اعدلو هو اقرب للائقی (الانکد ۸)<br>کہ تم بے انسانی کرو انسان کو بھی تقوی کے نیادہ قریب<br>ہے           | تم بے انسانی نہ<br>کرو                    |                      |
| لا تقتلوا انفسکم (اشراء ۲۹)<br>تم قتل نہ کرو<br>تم پہ آپ کند قتل کرو                                             | لا تقتلوا<br>تم قتل نہ کرو                |                      |
| فلا تنصار فیهم الامراء ظاهرا (التحصیل ۲۲)<br>و تو اگے بارے میں کسی جھڑے میں نہ پوچھ کریے کہ کوئی<br>سرسری یا تھا | لا تمار<br>تو بھکر ائمہ کر                |                      |
| تم فضول غرچی نہ کلوا اشربوا ولا تصرفوا (الاعراف ۳۱)<br>تم عبادت ہو پر چیز رہو نہ فضول غرچی نہ کرو                | لا تصرفوا<br>تم فضول غرچی نہ<br>کرو       |                      |
| لا تعبد الشیطین انہ لکم عدو مبین (یس ۶۰)<br>تم شیطان کی عبادت نہ کر ایک تمہارے لئے ایک کھلاڈ ہے                  | لا تعبد<br>تم عبادت نہ کر                 | لا تعبد              |
| لا تعبدون الا اللہ (آل عمرہ ۸۳)<br>تم ایک اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کرو گے (یہ خوبیے امر<br>نہیں)              | لا تعبدون الا اللہ<br>تم عبادت نہ کرو     | لا تعبدوا            |
| تو محورت عبادت<br>تو (ایک محورت) عبادت نہ کر (یہ نہیں ہے خوب نہیں)                                               | لا تعبدی<br>نہ کر                         | لا تعبدی             |

|                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>لَا تَنْصُلُ عَلَى أَخْدَمْنِهِ مَاتَ (الْأَوْبَرُ ۸۷)</p> <p>تم نمازہ پڑھ<br/>تم غلوٹہ کرو<br/>پھرنا کرنا<br/>نہ ہیں<br/>تم نماز کے قریب<br/>نہ جاؤ<br/>تجھے دھوپ سنہ<br/>لے</p> | <p>لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ (الْأَسَاءَ ۱۷)</p> <p>اے الٰٰ کتاب تم اپنے دین میں غلوٹ کرو (مبالغہ کرو)</p> <p>وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَهِ اللَّهُ مِنْهُ (الْأَنْعَمُ ۹۵)</p> <p>اور جو کوئی بھر سے ایسا کرے گا وہ اللہ تعالیٰ اس سے انقام میں<br/>گے</p> <p>وَلَا تَعْدُ عِبَادَكُمْ عَنْهُمْ تَرِيدُ زِيَّةَ الْحَيَاةِ<br/>الذِّنْهَا (الْأَکْفَافُ ۲۸)</p> <p>اور تم جویں آجھیں ان سے نہ ہیں کہ تو دنیا کی زندگی کی زندگی<br/>گے</p> <p>لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَاتَّقُمْ سَكَارَىٰ (الْأَسَاءَ ۳۳)</p> <p>تم نماز کے قریب<br/>تم نماز کے قریب نہ جاؤ تم نماز کی حالت میں ہو<br/>انک لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَضْعِي (طه ۱۱)</p> <p>تو نہ اس میں پیا ساہب وورنہ تجھے دہل دھپ لے</p> | <p>لَا تَنْصُل</p> <p>لَا تَغْلُوا</p> <p>لَا تَعْد</p> <p>لَا تَعْد</p> <p>لَا تَقْرِبُوا</p> <p>الصلوة</p> <p>لَا تَضْحِي</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

|        |                          |                                                                            |
|--------|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| عصبہ   | قوٹوالے                  | جماعت عصب۔ پھا عصباب۔ باپ کی<br>جانب سے رشتہ دار عصب یعنی عصب پی بائیڈ مٹا |
| ولیخہ  | مجیدی                    | باہر سے داخل ہوا۔ رازدار تولج۔ تو داخل کرتا<br>ہے ولج۔ یلچ داخل ہوتا ہے    |
| سقاہیہ | بیالہ                    | مکف سقا۔ مسقا بانے ہلانے کی جگہ۔ سقی<br>یسقی                               |
| نحلہ   | خوشی سے                  | شہد کی کمی نحل۔ عطیہ انتہل دوسرا بے روپ<br>میں آیا۔ نحل وہ بلا ہوا         |
| قارعہ  | صیبت                     | قرع کھکھلیا۔ قرعہ میں غالب آیا۔ اقرعہ گنجائی<br>یقرع کوڑا                  |
| حمنہ   | گرم چشمہ                 | حیم رشتہ دار۔ ح احمد۔ محروم بخار<br>والا۔ حما کپڑہ نکلا                    |
| بحیرہ  | وادی                     | وادی بُنی جو بس پہنچے اور بحر الارض ان نے زمین کو شن کیا<br>آڑی ز          |
| سائبہ  | تحان پر چھوڑی گئی او نئی | سائب یسیب پانی کا بڑا طرف بہنا                                             |
| وصیلة  | مادہ بچے جنم والی        | تو اصل الرجال ایک دوسرے سے ملا جاتا<br>رکھنا                               |
| ظللہ   | سامبان                   | چ ظلل۔ مظلہ جھتری                                                          |
| بضاعہ  | مال تجارت                | چ بضائع۔ بضع تین سے زیادہ تعداد۔<br>بعض ببعض اسے بات کی                    |
| امنیہ  | امید                     | المنوی آرزو یعنی اس نے آرزو کی۔ المنيہ<br>امید المنيہ سوت                  |

نطیحہ سینگ سے مرا ناطح یعنی اس نے سینگ مارا۔ ناطح و حشی  
جاوہر

|      |                      |                                                                  |
|------|----------------------|------------------------------------------------------------------|
| حفذہ | پوتے                 | نطیحہ سینگ سے مرا ناطح یعنی اس نے سینگ مارا۔ ناطح و حشی<br>جاوہر |
| اکنہ | پردے                 | اکنہ گھونسلا جنے کی جگ                                           |
| وقر  | بوجھ                 | وقیر الرجل آدمی باد قاریوا                                       |
| فتر  | سیاہی                | گردو غبار۔ قتر علی عیالہ روزی میں عُج بورہ                       |
| دبر  | شہد کی کھیوں کی جھنڈ | دبر بر احال - دبور بلاکت                                         |
| وبر  | اوٹ کی اوٹ           | وبر بیورڈ بہت لوانہ والا ہوا                                     |
| حبر  | عالم                 | ح احبار حر پائی                                                  |
| قطر  | ستانبا               | کچھلا ہوا تباہ مع کی سی چادر                                     |
| عیر  | تفاقہ                | عائر مزدور چکر لگانیو لا                                         |
| حدڑ  | پرہیز                | حدڑ یحدڑ محذور لازم آلتہ                                         |
| وجز  | گندگی عذاب           | میدان بجک میں شر پڑھنے کو ہر چڑھاتے ہیں                          |
| قرد  | بندر                 | ن قراد قرداون کاروی حص                                           |
| نکد  | ناقص                 | نکد العیش زندگی عُج ہو گی                                        |
| عسدد | مدوگار               | ن اعصیناد معصیند حیلی بنہ                                        |
| اہد  | مدت                  | ن آماد امدی اس نے مہلت دی                                        |
| روغد | سیر ہو کر            | روغد عبئث ماں کی زندگی آسودہ ہو گئی                              |

|       |                       |                                                      |
|-------|-----------------------|------------------------------------------------------|
| مقعد  | سیٹ                   | ج مقاعد۔ قعده بیٹھا۔ قعده نماز میں بیٹھنا            |
| اد    | جستبات                | تعدد الامربات سخت ہو گئی۔ ادید شور                   |
| هد    | نکرے ہو کر گنا        | دھا کے سے گرنا۔ ہد الرجل آدمی یوزھلہ و گیا           |
| بوار  | تبائی                 | البائر غیر مزروع زمین۔ الببوریاء چٹائی۔<br>بورق سوڑا |
| زفیر  | چیخ                   | زفرہ بی سانس۔ زفر شیر بہادر                          |
| نقیر  | کھور کی کھٹلی کا گڑھا | منقار پونچ۔ نقیرہ اس نے اپر نٹاہ کیا                 |
| جدار  | دیوار                 | ن جدر۔ جدیر لاٽ۔ جدر یجدر لاٽ ہوتا                   |
| بدارا | پہلے سوچے ہوئے        | بدر الی الشٹی اسے جلدی کی۔ بدر<br>چودھوئیں کا چاند   |
| قططار | ڈھیر                  | ن قناتیر پڑا۔ بلند عمارت                             |
| ہتبر  | بر باد ہونے والی      | تبرہ اس سے ابے ہلاک کر دیا۔ تبر سونے کی ڈلی          |
| اجدر  | لاٽ                   | ج دیر لاٽ۔ اجدار زیادہ لاٽ                           |
| مواخر | چیرنے والے            | م اوڑ                                                |
| معز   | بکری                  | شان بھیز کو کہا جاتا ہے                              |
| ركب   | قافلہ                 | مرکب سواری۔ رکاب رکب یہ رکب وہ سوار<br>ہوا           |
| نصب   | محنت                  | نصیب لنصب وہ تحکم گیا۔ زیر کی علامت                  |
| جب    | کپا کنوال             | ن اجباب۔ گڑھا۔ جبہ زردہ                              |
| جنب   | پہلو                  | الجنیب گوشہ نشین۔ الجنیب کوئی گھوڑا                  |

|                                                                |              |       |
|----------------------------------------------------------------|--------------|-------|
| احوب گناہ مگر موٹ حوباء - حوبیہ مال کی مامٹا                   | گناہ         | حوب   |
| چ احکاب - حقیبہ سامان۔ چ حقائب                                 | سال          | حیقب  |
| وصب یصیب ہیشہ رہنا - وصب بیماری -                              | دائی         | واصب  |
| تو وصب درد محسوس کی                                            |              |       |
| داب یداب لگاتار کام کرتا - داب عادت                            | چلنے والا    | دائئب |
| السرروب چ راگاہ میں چلنے والا ہرن - السرب<br>جانور - سربہ جنذا | چرنے والا    | سارب  |
| چ دواب آہستہ چلنے والا ریگنے والا جانور                        | جم کر        | داب   |
| چ حواسب - العصب پھر غیرہ -<br>کلکڑیوں کو اڑانے والی تیز بوا    | آدمی پھرولیک | حاصلب |
| قوم کا گواہ ترازو کی زبان چ تقباء بازی                         | سردار        | نقیب  |
| رقبه گردن - چ رقاب رقبہ یرقب                                   | گگران        | رقیب  |
| مرقب دورین                                                     |              |       |
| چ عصب عصابة جماعت عصب<br>یعصب - عصائب پیاس                     | خت           | عصیب  |
| تب ہلاک ہوات بت یدا ابی الہب - تباب<br>کی - تیب ہلاک شدہ       | ہلاکت        | تتیب  |
| کسی فعل کی نہ مرت کرتا - ثرب یترپ لامت<br>کرتا                 | بانپرس       | تثیرب |
| واحد کسفعہ کسف یکسفع کپڑا کاٹنا -                              | کٹوے         | کسف   |
| کسینہ گمرا                                                     |              |       |
| چ خلیف خلف یخلف                                                | جائشین       | خلافی |

|        |            |                                                                                          |
|--------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| حرف    | کھائی      | جراف تمام کھانا کھا جانے والا۔ جراف تیز بہا<br>لے جانے والا۔ جرف یعنی رف اکٹھ حصے لے گیا |
| زخرف   | رونق چک    | جوہت سے آرستہ۔ زخارف الماء، پانی کے<br>راستے                                             |
| عجباف  | دلی گائیں  | عجیف لاغر ج عجیش عجف یعنی<br>کمزور ہونا                                                  |
| دف     | خت گرمی    | ارض مدافاً گرم زمین۔ دف دف اس نے جلدی<br>کی                                              |
| دف     | ڈھولک      | دف الرجل اس آدمی نے دف بھائی                                                             |
| قادص   | خت جھونکا  | گربجہ والا بابل۔ قصف یعنی صفع کھانے اور<br>کھیل میں لکاڑہ ہونا                           |
| متجانف | جھکنے والا | جنت غلام۔ جنت۔ یعنی ملکہ ہونا                                                            |
| صفصہ   | چپیل میدان | صفصفہ الرجل بیان میں اکیلا چلا                                                           |
| فواد   | دل         | عقل افتدہ۔ فنید بزول۔ جند الجرز<br>اپر خوف آگیا۔ یفتند                                   |
| جراد   | مذیان      | واحد جرادہ۔ جرید نہیں مجرد داعوں کا بریش<br>الجرد                                        |
| کساد   | سر بazarی  | کسید گھایچہ۔ کسد یکسد مندا ہونا                                                          |
| حصاد   | کانٹا      | محصد درانی حصید یعنی حصہ مشبوط بناؤٹ<br>کا ہوتا                                          |
| مرصاد  | گھات       | رصد یعنی صد گھات میں بیٹھنا۔ راصد گھبیان                                                 |

|       |               |                                                                                  |
|-------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| آصفاہ | زنگریں        | ن صندگی - صنفارسی - صندھ اس نے<br>اسے قید کیا                                    |
| ملتحد | پناہ کی جگہ   | لحد گورگن۔ لحد بغلی قبر۔ العاد ایک طرف<br>ہو جاتا علیحدہ ہو جاتا                 |
| صدید  | چیپ           | صاداد پرده - ح اسد۔ صداد چپکی۔<br>صدود روکنے والا                                |
| منضود | تہ بہتہ       | نضد تہیب سے رکھا ہوا ذیر - نضدید حکیم<br>- ح نضائذ                               |
| اکل   | چل            | کشادہ۔ رزق۔ اکله لقہ اکل یا کل                                                   |
| وجل   | ڈرنے والا     | ح وجلون۔ موٹ وجلہ۔ ارجلمہ اس سے<br>ڈر لیا                                        |
| رجل   | پیادہ         | رجل پاؤں - ح ارجال۔ رجل بیرون پیال<br>چلتا                                       |
| معزل  | کنارے پر ہوتا | مغزاں علیحدہ چلنے والا۔ اعزاز ایک طرف کو ہوئی<br>معتلہ                           |
| مل    | بھراو         | ح املا۔ ملا و قوم کی جماعت۔ ملا، الارض<br>اس نے زمین بھر دی بر تن بھرنے کی مقدار |
| کل    | بو جھ         | فیقر جس کا کوئی عزیز نہ ہو۔ نیتم۔ ح کللوں                                        |
| غل    | کینہ          | دو کہ۔ فریب۔ غلوں خیانت سے حاصل کردہ                                             |
| خلال  | دوستی         | خلیل دوست۔ ح خلان۔ خل سر کر کے<br>خلال سر کر بیچنے والا                          |
| خیال  | ذراوا         | گمان۔ وہم۔ خیال۔ فراست سے خبر معلوم کرنا                                         |

|                                                                                                           |             |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------|
| نکل پاؤں کی بیڑی - ج انکال۔ نکل ینکل<br>خخت سزاوینا                                                       | عذاب        | نکال  |
| اختال یختال تخایل وہ اکڑ کر چلا<br>واحد بغل۔ بغال غیر والا۔ بغل وہ حکم گیا                                | اتانے والا  | مختال |
| تسربیل اس نے کرتا پہنا<br>باقلہ لو بیا بزی ترکاری۔ بقال بزی فروش                                          | خچھر        | بغال  |
| عرصہ۔ مدت۔ دلال۔ قدرت۔ طاقت۔ فضل و<br>عطای                                                                | کرتا        | سربال |
| ج منازل۔ نزل ینزل<br>الوائلہ اوٹیا بکریوں کی یہکنیاں - وأل یتل<br>نجات ڈھونڈتا                            | سائگ        | بقل   |
| السهولہ ریت جیسی مٹی۔ السهول دست آلوہ<br>دول اسہال دست                                                    | مقدور       | طول   |
| واحد قملہ۔ قمل القوم قوم زیادہ ہوئی -<br>اقمل الراعی چہاگاہاگی                                            | مہمان خانہ  | منزل  |
| واحد فتیلہ۔ فتال بہت بیٹھے والا۔ مفتل بیٹھے کا<br>آلہ                                                     | پناہ کی جگہ | موئل  |
| کنارے پر ہوتا ایک طرف ہو جاتا<br>تال والا۔ لوئٹے کی جگہ۔ تاویلہ اس کا مصدقہ۔<br>نامہ سے پھر تال بوزل الیہ | نرم زمین    | سهول  |
| عجلت جلدی۔ عجل یعجل عجیل ناشہ<br>پانی جو جلدی میں ہو کے                                                   | دھاکر       | قمل   |
| کنارا                                                                                                     | جوئیں       | فتیل  |
| انجام                                                                                                     | دھاکر       | معزل  |
| جلدیا                                                                                                     | انجام       | قاویل |
|                                                                                                           |             | عجول  |

|        |                                                               |                   |
|--------|---------------------------------------------------------------|-------------------|
| ضان    | معز بکری۔ اضان بہت بھیڑ والا                                  | بھیڑ              |
| خدن    | خدین دوست۔ الخدنه بہت دوستوں والا                             | چپادوست           |
| قنوان  | قنوں کھور کا پھا۔ اسکی جمع قنوان قنی یعنی<br>مال حاصل کرنا    | سچھا              |
| شنان   | شانٹک تیر او شمن شناعت بعض دشمنی برائی                        | دشمنی             |
| ثعبان  | ج ثعابین عجب اس نے لوٹ (تباہی) کا لی                          | پراسانپ           |
| عوان   | ادیز عمر کا ج عنون                                            | دور میان کا       |
| قطران  | کولار کی طرح کی ایک چیز۔ قاطر پنچے والا گوند                  | گندھک             |
| فتیان  | فتی نوجوان۔ جمع فتیان۔ خشیہ فتیان۔<br>فتات نوجوان عورتیں      | خدمت گزار لڑکے    |
| صنوان  | جنکی جزیں ملی ہوں۔ ایک جگہ سے دو درخت                         | جنکی جزیں ملی ہوں |
| مهطعین | معطع ذرتے ہوئے دوزا۔ محطع عاجزی سے<br>ایک طرف نظریں جانے والا | دوڑتے ہوئے        |
| مقرنین | قرآن قیدی کے بامدھنے کی ری                                    | جڑبے ہوئے         |
| متوسمن | تو سماں نے بصیرت سے معلوم کر لیا۔ وسیم<br>خوبصورت پچرے والا   | ال بصیرت          |
| مسوہین | السیمة السومۃ علامت اور نشانی                                 | نشان زدہ          |
| ممترین | مریہ شہن۔ لا تکن فی مریہ من العقائد                           | شک کرنے والے      |
| ماکثین | مکث شہرہ۔ مکث یمکث                                            | رہنے والے         |
| متوفین | توفی یتشرف وہ خو محل ہوا                                      | مالدار لوگ        |

|        |                 |                                                                                  |
|--------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| فائلون | قیولہ کرنے والے | کہنے والے قالی بخسر رکھنے والا                                                   |
| مرجون  | ڈھل پائے ہوئے   | ارجا الامر اس نے کام کو موڑ کر دیا                                               |
| مسنون  | سر ہوا          | کچڑ جس میں سے بو آرہی ہو۔ مسنون نہیں                                             |
| اکنان  | چھپنے کی جگہ    | الکن گھر جھپا ہوا۔ نج اکنان۔ اکنه                                                |
| افنان  | شاضیں           | فنن سید می خان تھم۔ حال افانین الكلام                                            |
| مدحور  | دھکیلا ہوا      | دھریر حر (دور کرنا)۔ دھور دھکار۔ داحر<br>دھکار نے والے                           |
| مثبور  | غارنت ہوا       | ثبتوت القرحہ زخم پھٹ گیا۔ مثیر بوجنخان۔<br>ثیرہ صاف کیا ہوا غلہ                  |
| میسور  | زی کی بات       | ج میاسیر۔ یسیر جو۔ ایسار دولت۔<br>یسمی بیالہما تھم۔ یاسر گوشت تقسیم کرنے والا    |
| محسور  | ہارا ہوا        | حسیر تھکا ہوا۔ محسرہ جھاڑو۔ تحاسیر<br>بلائیں حسر یعسر کھول دینا                  |
| قتور   | ٹک دل           | جو تان و نفقة میں ٹکی کرے۔ اقتر علی عیالہ<br>قتر یقتر                            |
| حصور   | نچنے والا       | عور توں سے کنارہ کش۔ حصیر چنانی۔<br>حصر یحصر شغل ڈالنا۔ احصار انے<br>اسے روک دیا |
| موبق   | ہلاکت کی جگہ    | قید خانہ و بوق۔ بیوق ہلاک ہوا۔ موبقات<br>ہلاکت کے اسباب                          |
| مرتفق  | آرامگاہ         | رفاق او نتی کے باز دباند منے کری۔ مرافق کہنی<br>جس سے سہارا لیا جائے۔ نج مرافق   |

|                                                                                              |            |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------|
| بھلائی کا حصہ - اخلاق الشوب کپڑا پر آتا ہو گیا۔                                              | حصہ        | خلق   |
| تخلق دہ عادی ہوا<br>تخلق چالپڑی کرنا۔ ملک درستی - میریانی - دعا<br>- کمر فقر گھوڑا           | مفلسی      | املاق |
| سندق - شامیانہ - دھواں جو بلند ہوا۔ خیے لگے                                                  | قاتیں      | سرادق |
| گدھے کا چختا - شمعتہ چیز - تشمعت علیہ اس<br>پر نظر جاوی                                      | دھمازنہ    | شمیق  |
| ج صیعان صاع ایک بیٹھ کا پیانہ - صوع<br>الریح ہوانے حرکت دی۔ تصور الشعیر<br>بال پر انگنہ ہوئے | ثکورا      | صواع  |
| واحد دمعہ دمع الاناء بر تن بہہ پڑا                                                           | آنسو       | دمع   |
| ج رماح۔ رمح البرق بھل آہستہ آہستہ چکنے گی                                                    | نیزہ       | رمح   |
| جسم بیپ پڑ جائے قراح خالص پانی - قریح<br>زخمی                                                | زخم        | قرح   |
| ج جوارح - جروح اعضا - جریح زخمی۔<br>اجترح اس نے کلیا                                         | زخم        | جرح   |
| مراح نشاط و شادمانی۔ راحت                                                                    | اتراتا ہوا | مرح   |
| چ اگاہ<br>نامروج۔ مرج الرابة چھپائے کوچ نے دیا                                               | چاگاہ      | مرج   |
| غم و غصہ سے اپنے آپ کو بلا کت میں ڈالنا۔ بخع<br>ہلاک کرنے والا                               | بایخ       | باخ   |
| بیبغع - حن کے سامنے جھٹ جانا                                                                 |            |       |
| بادلوں سے بھری ہوئیں واحد لاقعہ لقوح دہاد نہیں جوز کو قبول کرے۔<br>حالمہ عورتیں              |            | لواحق |

|                                                                                                  |                              |                |        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------|--------|
| حیتان                                                                                            | - آسمان کے ایک برج کا نام ہے | مچھلی          | حوت    |
| رفت یرفت تو زنا جو پیر بو سیدہ ہو جائے                                                           | پورا پورا                    | زفات           |        |
| صمت یصمٹ صمات خاموشی۔                                                                            | چکے                          | صامت           |        |
| صموت بخار کی زردہ                                                                                |                              |                |        |
| ح مثلتہ آفت ناک کان کا ناٹہ امثالہ جو شعر<br>تال میں پیش کیا جائے                                |                              | کنی عذاب       | مثلت   |
| الثوی مہماں خانہ - مثنوی منزل - ثوی<br>الرجل آدمی عکانہ کر گیا عمر گیا                           |                              | خبر نے کی جگہ  | مثنوی  |
| ضتبعتہ کروٹ۔ ضبجعہ صابن - ضاجع<br>والوی کی ڈھلوان                                                |                              | سو نے کی جگہ   | مضجع   |
| ناسک عبادت گزار۔ مناسک انعال حج۔<br>نسک تاریخ؟ کے لئے پیش کی جائے                                |                              | قربانی         | مناسک  |
| حاص یحیص علیحدہ ہونا نج تکتا۔ حیوسن<br>ہر کئے والا جائز                                          |                              | بچنے کی جگہ    | محیص   |
| تکی یتکاء تو کا علی عصاء لا غنی کا سہرا<br>لیا۔ داکاء علی یدیہ دونوں ہاتھوں کا سہرا الی<br>(عما) |                              | مجلس خبر نے کی | متکاء  |
| غلول خیانت کرتا۔ غله اس نے اسکے باٹھ<br>باندھے۔ غل دھوکا۔ غلالہ پیاس۔ اغلت                       |                              | بندھے ہوئے     | مغلولہ |
| الارض زمین نے غلدیا                                                                              |                              |                |        |
| صرخ یصرخ اس نے فریاد کی۔ چلایا۔                                                                  | فراورس                       | صرخ            |        |
| صارخ                                                                                             |                              |                |        |

**مستودع جہاں مانت رکھی جائے ودیعہ (انانت) ق و دانع و دع بیدع  
(چھوڑنا)**

|       |                                                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| جائز  | اویندھا<br>سینہ کوز من سے لگانے والا - جسمہ را کھ کا توہہ -<br>جثمان بدن - مجسم پختے کی جگ |
| غارم  | تادان والا<br>غرم یغرم ترض ادا کرنا - الغرامة والغرم<br>تادان ضرر مشقت                     |
| مغرم  | تادان<br>اغرمه ترض کی اوائی کو لازم کرنا                                                   |
| سم    | سوئی کاتاک<br>سم الخیاط سوئی زہر - سم الفار پڑ ہوں کا<br>زہر - سموم گرم ہوا                |
| ردم   | مضبوط دیوار<br>اردم ہایر ملائح پیو نہ لگائی جگ                                             |
| ہشیم  | ریزہ ریزہ<br>عشام خاتوت - کلا ہشوم زم گھاس -<br>اہتشم الناقۃ او نقشی کا دھما               |
| واق   | بچانے والا<br>وقایہ چاہ کا ذریعہ - وقی یقی وقاۃۃ رحل<br>وقاء،                              |
| حرض   | حرضہ گھٹا ٹھک کا آڈی - احرضہ اس نے اسے<br>گریا                                             |
| بث    | پریشانی<br>غبار بث - بیٹھ خبر پھیلانا                                                      |
| فوجاہ | مسئولی<br>دل میں                                                                           |
| ذرعا  | وعد خان الذرع اس کا دل رخ سے خالی ہے -<br>امرک علی ذراعک (تم اعمالہ تم رے<br>پردا)         |

|        |           |                                                                     |
|--------|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| شفا    | کنارہ     | الشفاء نے چاند کا بقیہ حصہ ہر چیز کی حد اور کنارہ<br>شنبے شفوان     |
| حما    | گارا      | حصی پھرہ والی چیز اسی صفت                                           |
| ظمما   | پیاس      | ظم حاظماء فعل کی ظمی۔ یظما (وہ بیسا<br>(۹۶)                         |
| تفاه   | بچاؤ      | پرہیز گاری۔ وقاہ اللہ اللہ نے اسے بچالیا و قی<br>یقی                |
| اوہ    | زرمول     | بہت آہیں بھرنے والا آہته آہ تاواہ وہ در مند ہوا                     |
| إلا    | قرابتداری | نالل زاری کرنے کی ہیئت۔ ال نال وزاری کرنا                           |
| آلا    | انعامات   | الی نعمت۔ الہ یاللو کوتاہی کرنا۔ الیرا عجل۔<br>ایلا، قسم کھانا      |
| دکاء   | ریزہ ریزہ | ہمارا جگہ ج دکوک فعل کی صورت دک۔ یدک<br>ڈیوار کر زمین کے برابر کرنا |
| هوا،   | ازے ہوئے  | غضا آسانی ح اہویہ بزدل خالی چیز                                     |
| تلقاء، | سامنے     | لقاء اس ملاقات کی جگہ۔ من تلقاء و نفسہ<br>اپنی طرف سے               |
| حوالیا | انتزیاں   | ح حویہ کئی ہوئی آنت۔ مجیے جیہ کی جمع علا                            |
| حلی    | زیورات    | ح حلیہ حلیت الامراں نے زیور پہننا                                   |
| ضفدع   | مینڈک     | ح ضفارع فعل کی صورت ضفدع الرجل<br>سکرا گر زمدا                      |
| مئیثا  | تیز دوڑتا | ولی مئیثا د تیز بھاگا۔ حثوث تیز                                     |

|       |                 |                                                                                    |
|-------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| نسي   | آگے پیچے کرنا   | بھولی بھولی چیز - اپنی قوم میں شمارہ ہونے والا۔<br>معمولی چیز ہے آگے پیچے کیجا سکے |
| غفو   | آسان دو گزر     | العفو بہت معاف کرنے والا۔ عافی در گزر<br>کرنے والا۔ فعل کی صورت عنانے یعنو         |
| بغى   | ضد              | ظلم فساد بغیہ۔ مطلوب چیز پر غم۔ بغیہ بدکار<br>حورت                                 |
| غواش  | اورہنا          | غشی یغشی اس نے ڈھانپ لیا۔ غاشیہ<br>ڈھانپ لینے والی قیامت                           |
| مجذوذ | ختم ہونے والے   | توڑے ہوئے ٹکڑے جذ - یجادا نے کاڑا۔<br>جدارات ٹکڑے                                  |
| تبیع  | پیروی کرنے والا | تبعاہات ہوں۔ لهذا العمل تبعۃ اس کام<br>میں باز پرس ہے                              |
| شاکله | طرزہ حک         | شاکل کامونٹ طریقہ - مذهب شواکل<br>شہراہ سے نکل راستے                               |
| بنبوع | چشمہ            | بنیابیع المتبوع / منابع التسبیع پیش<br>نبع بنبوع                                   |
| اراثٹ | محنت            | اریکہ کی جمع ارک الجرح زخم اچھا ہو گیا۔ ارک<br>پیلوکا درخت                         |
| فارض  | بوزھا           | مفترض کائے کا ہتھیار۔ فعل کی صورت فرض<br>یفرض فراضہ گائے کا عمر سیدہ ہوتا          |
| شرع   | سچ بھرے ہوئے    | ابل شرع پالی میں داخل ہونے والے اونٹ                                               |
| الورد | گھاث            | وہ پانی جسم لوگ۔ ورد زعفران شیر بہادر                                              |

|          |                                                                               |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| زبد      | جع زبد - زبدہ محسن - ازبد الرجل اس کا<br>غصہ جوش میں آگیا                     |
| رائی     | الربا زیادتی اور احسان کئے ہیں - ربوبہ نیل رج<br>ربی فعل ربی بربو رباء        |
| مرسى     | رسی یرسو ایک جگہ غمہ رنا - قدور<br>الراسیات ایک جگہ غمہ ری و مکیں             |
| من البدو | باہر سے من الbadia البدو - داوی کا کنارہ<br>رباء زیادتی اکثر دوسروں سے زیادہ  |
| اربی     | پرندوں کے لانے سے ٹھون لیتے تھے طیر طائر<br>کی جمع ہے                         |
| طاثر     | ماکث غمہ رنے والا - مکیث غمہ رنے والا -<br>مکث یمکث                           |
| مکث      | عز علیہ عرا کریم ہوا - عزہ اس نے اسے<br>عزت دی                                |
| جز       | غمہ زمین اجرز البعیر اونٹ لا غرہ ہو گیا - جرز<br>کاش                          |
| رکذ      | دھمکی اور از زمین کے اندر کی دھاتیں فعل کی صورت<br>رکذ - یہ رکذ زمین میں گازا |
| معز      | ماعز بکری - معزا بکری - حمواعز بکری کی<br>کھال                                |
| الضان    | فعل کی صورت میں ضان اس نے بھیڑ کو بکریوں<br>سے جدا کیا                        |
| زلق      | چیل میدان کی جگہ زلق راسہ اس نے سر موٹا<br>چیل میدان                          |

|       |             |                                                                                             |
|-------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| شطط   | بیجا بات    | سندر کا کنارا شطا - پیشطا کنارے پر چلتا<br>شططاں نے زیادتی کی                               |
| سرپ   | سرگ         | پرندوں کی ڈارہ نہ خانہ - سراب ریکھتائی عمارت<br>جپانی نظر آئے                               |
| رحم   | محبت        | رحم پچ دانی - ذوی الارحام رہنمادر<br>زبرہ لوہے کا برا لکڑا - زبر کتاب - ج زبور<br>پھر تحریر |
| صدفین | کنارے       | پہلا کا کنارا - صدف پکی - تصادف دوسرا<br>کے مقابل ہوا                                       |
| موالی | شتردار      | مولی دوست - مالک - آزاد کردہ غلام                                                           |
| عاقر  | بانجھ       | عقار گھر کا سامان - عقار جزی بولی سے علاج<br>کرنے والا - عقور کا نئے والا                   |
| ہیں   | آسان        | زم کمزور اہون بلکا سکون سے چلتا - ہون<br>رسوانی                                             |
| مخاص  | در روزہ     | مخص اللین اس نے دودھ بوبیا اسے خوب ہلایا<br>تمختص الحامل                                    |
| جزع   | جز          | نج جزوں جزء چھوٹا پچھا پلا ہوا                                                              |
| امت   | میله        | نج اموت فصل کی صورت - امتا اس نے اس کا<br>اندازہ کیا قدم کیا                                |
| سخت   | رشوت        | نج اسخات فعل کی صورت - سختہ اس نے<br>ہلاک کیا - جڑ سے اکھاڑ دیا                             |
| ھمس   | پاؤں کی آہٹ | پست آواز ہس الصوت پچھے سے بات کی -<br>حمد سی راہ کو چلتے والا                               |

|       |               |                                                                                 |
|-------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| نہی   | عقل           | النحویہ عقل کی جست۔ النہی کاں العقل۔                                            |
| عصی   | جمع عصی       | لاغھی جماعت فعل کی صورت میں عصی۔<br>عصی لاغھی لینا۔ عصی یعصو لاغھی<br>سے مارنا۔ |
| درک   | گھرائی        | فعل کی صورت میں لاحق ہوتا۔ پڑے چاتا۔ وقت<br>پر پہنچنا                           |
| روشا  | آرائش کے کپڑے | پرنے کے پر فعل کی صورت راش۔ بیریش<br>اس نے ماں جمع کیا کھلانا پڑا               |
| سیما  | نٹانی         | الومنہ علامت ہبہت                                                               |
| فرادی | ایک ایک کر کے | جیغ فرد کی فارده ایکلی بکری                                                     |
| سواء  | لاش           | بری عادت شرمگاہ اسواہ نمساہ گل گھونٹ کر داد<br>ڈالنا                            |
| موفق  | کہنی          | وچیز جس سے سہارا لیا جائے۔ مرافق کہنیاں۔                                        |
| کعب   | خنہ           | جیح کتاب قدم کے اوپر کی ابھری ہوئی پڑی ہر بلند<br>چیز کعب الاحجار               |
| نعم   | چوپاہی        | جیح انعام۔ کلمہ ایجاد بیہنیاں نعم۔ افعال<br>درج میں سے غیر منصرف                |
| خلف   | خلاف جاشین    | خلاف چڑے والا۔ خلوف منه کی بو۔ خلف جیح<br>جاشین                                 |
| سری   | چشمہ          | چھوٹی ندی جیح اسریہ۔ سریہ وستہ فوج کا۔ جیح<br>سرایا                             |

|       |                                                                         |                                                                         |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| جنی   | پکی تھوڑے - جنی النمر درخت سے پہل توڑا                                  | چنا ہوا پہل - جنی کی تھوڑے اسی بات کی تھی                               |
| فری   | امر فری کمزی ہوئی بات۔ فراء جنگلی کہا                                   | امراں فری کمزی ہوئی بات۔ فراء جنگلی کہا                                 |
| ملی   | زمان طویل ملا، کشادہ زمین - ملوان رات دن                                | زمان طویل ملا، کشادہ زمین - ملوان رات دن                                |
| حصی   | بڑا عظمند بہت سوال کرنے والا - پورا علم رکھنے والا - حصاء اس نے منع کیا | بڑا عظمند بہت سوال کرنے والا - پورا علم رکھنے والا - حصاء اس نے منع کیا |
| نجی   | مشورے کی بات رازدار، وصف تجویز محتاجات                                  | رجا، رازدار، وصف تجویز محتاجات                                          |
| ماتی  | پورا ہونے والا اتنی الامر من ماتاہ اس نے معاملے کو نجیک کر دیا          | پورا ہونے والا اتنی الامر من ماتاہ اس نے معاملے کو نجیک کر دیا          |
| نسی   | بھولنے والا نسی یعنی ایک رُگ کا ہام - منسا، لام                         | بھولنے والا نسی یعنی ایک رُگ کا ہام - منسا، لام                         |
| جثی   | ٹرم ہوا جثی زانو کے مل بیٹھنا - الجثوہ پھرود کا ذہیر                    | ٹرم ہوا جثی زانو کے مل بیٹھنا - الجثوہ پھرود کا ذہیر                    |
| عتی   | سرکش جمع اعتاء، عتا یعنو (بکبر کرنا) - عتنی یعنی سرکش کرنا              | سرکش جمع اعتاء، عتا یعنو (بکبر کرنا) - عتنی یعنی سرکش کرنا              |
| ندی   | محفل بزرگاں رجس جمع اندیہ مجلس جب تک اس میں لوگ رہیں                    | محفل بزرگاں رجس جمع اندیہ مجلس جب تک اس میں لوگ رہیں                    |
| ری    | غور ریا حقیقت کے خلاف دکھاوا الرنۃ بھپڑا                                | غور ریا حقیقت کے خلاف دکھاوا الرنۃ بھپڑا                                |
| مبصرہ | سمحانے کو مبصر نہیں البصر کنارہ موٹائی چھال                             | سمحانے کو مبصر نہیں البصر کنارہ موٹائی چھال                             |
| عتیاء | انہیا کو نافرمانی کی جرات میں خوشگوار                                   | انہیا کو نافرمانی کی جرات میں خوشگوار                                   |
| معیاء | مزیدار ہننو یہنوا بغیر مشقت کے حاصل ہونا۔ ہناء یہننا (کھانا تیار کرنا)  | مزیدار ہننو یہنوا بغیر مشقت کے حاصل ہونا۔ ہناء یہننا (کھانا تیار کرنا)  |

# قرآن حکیم کے متعلق غیر مسلموں کے ناٹرات

## Opinions of Non Muslims in respect of the Holy Quran

**قرآن حکیم کے متعلق غیر مسلموں کے ناخراں**

**F.F. Arbuthnot**

**ایف۔ ایف۔ آر بٹھنٹ**

From the literary point of view, the Quran is regarded as a specimen of the purest Arabic, written in half poetry and half prose. It has been said that in some cases grammarians have adopted their rules to agree with certain phrases and expressions used in it, and that though several attempts have been made to produce a work equal to it as far as elegant writing is concerned, none has yet succeeded.

ادبی نقطہ نظر سے قرآن کریم خالص عربی زبان کا ایک اعلیٰ ترین نمونہ ہے جس کی عبارت آدمی فلم  
اور آدمی نشر ہے کہ ہمارے مرف دخونے اس کی آیات کی روشنی میں گمراہ کے جیسا کہ وضاحت  
کیجئے ہیں اور جہاں تک اس کی شستہ زبان و عبارت کا تسلیق ہے کئی کوششوں کے باوجود آج  
بک کنی شخص بھی اس کے مقابل عبارت بنانے میں کامیاب نہیں ہو سکا۔

It will thus be seen, from the above, that final and complete text of the Quran was prepared within twenty years after the death (A.D. 632) of Muhammad, and that this has remained the same, without any change, or alteration by enthusiasts, translators, or interpolators, up to the present time. It is to be regretted that the same cannot be said of all the books of the old and new testaments.

اس سے یہ تحقیقت واضح ہوتی ہے کہ اگرچہ قرآن حکیم کو مکمل ہو پر (یک جا) کتابی صورت میں ۶۳۲ عین جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دلال کے بیس برس بعد ترتیب دیا گیا تاہم اس کی صحت میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی اور نہ ہی کوئی مترجم یا کوئی جو شیلا شخص یا بدنیت آج تک اس میں کوئی رد و بدل کر سکا ہے۔ لہذا یہ تحقیقت ٹڑے انہوں کے ساتھ ماننا پڑے گی کہ درستی (اجسمانی) کتابوں کے متعلق یہ دعویٰ نہیں کیا جاسکتا۔

(*The construction of the Bible and the Koran. London 1885  
Page 5*)

دی کنڈرکن آف دی بائبل اینڈ دی قرآن ص ۵ مطبوعہ لندن ۱۸۸۵ء)

John William Draper

جان ولیم دریپر

The koran abounds in excellent moral suggestions and precepts; its composition is so fragmentary that we cannot turn to a single page without finding maxims of which all men must approve. this fragmentary construction yields texts, and mottos and rules complete in themselves , suitable for common man in any of the incidents of life.

قرآن حکیم بلند پایہ اخلاقی مصاہین اور پندو نصارخ سے بھر پور ہے۔ اس کی ترتیب کچھ اعلیٰ طرح جامع اندازگی ہے کہ ہمیں اس کا کرنی صفحہ ایسا نہیں بتا جس میں ایسی ۲ یا ۳ صفحہ موجود نہ ہوں جنہیں ہر مکتبہ فکر کے اشخاص کی تائید و حمایت حاصل نہ ہو۔ اس کی اجنبی ترتیب، اس کے واضح عقائد، قوانین اور متن کی طرف نشاندہی کرنی ہے جو زندگی کے ہر شعبہ میں ہر آدمی کے تمام مسائل سے یکساں مطابقت نظر آتی ہے۔

(A history of the intellectual development of Europe Vol I  
 pp. 343-344 London 1875)

(لے ہری آف دی اسٹیکپول ڈیبلینٹ آف یونیورسٹی جلا مک ۲۰۰ مطبوع لندن ۱۸۷۵)

## ہارت وگ ہرش فلٹ

Hartwig Hirschfield

We must not be surprised to find the Quran the fountain head of the sciences. Every subject connected with heaven or earth, human life, commerce and various trades are occasionally touched upon, and this gave rise to production of numerous monographs forming commentaries on parts of the Holy Book. In this way the Quran was responsible for great discussion, and it was indirectly due to marvellous development of all branches of science in the Muslim world. This again not only affected the Arabs but also induced Jewish philosophers to treat the metaphysical and religious questions after Arab methods. Finally, the way in which Christian scholasticism was fertilised by the Arabian theosophy need not be further discussed.

میں یہ جان کر جرت نہیں ہوئی چاہیے کہ قرآن حکیم تمام سائنسی علم کا منبع ہے۔ ہر کوئی خواہ اس کا تعلق زمین سے ہو ریا آسمان سے، انسانی زندگی سے ہو یا صفت و تجارت سے قرآن کے اور ان میں کہیں نہ کہیں اس کا ذکر صورت ملتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس کے مختلف عنوانات پر اب تک یہ شمار تحقیقی مصنایں لکھے جا چکے ہیں جو اس مبترک کتاب کے مختلف حصوں کی تفسیر بن چکے ہیں۔ اسی طرح قرآن حکیم کی مباحث و مناظر کا ذریعہ بھی بنتا ہے اور دنیا نے اسلام میں سائنسی علم کی تمام شاخوں

میں بے مثال کا میابی اس کی مرہون منت ہے۔ اس حقیقت سے نہ صرف یہ کہ عرب قوم ہی متاثر ہوئی بلکہ قرآن حکیم ہے یہودی فلسفیوں کو بھی یہ لامنے پر جیبور کر دیا کہ وہ نہ ہب اور با بعد اطیعت جیسے اہم مسائل کو اصول عرب کی روشنی ہی میں مانیں جس طریقے سے عربوں کے نہ ہبی فلسفے نے سیجی نہ ہب کی منطق کو تقویت پہنچا ہے وہ تخلص بیان نہیں۔

Spiritual activity once aroused within Islamic bounds was not confined to the theological speculations alone. Acquaintance with the philosophical, mathematical, astronomical and medical writings of the Greeks led to the pursuance of these studies. In the descriptive revelations Muhammad repeatedly calls attention to the movement of the heavenly bodies, as parts of the miracles of Allah, forced into the service of man and therefore not be worshipped . How successfully Muslim people of all races pursued the study of astronomy is show by the fact that for centuries they were its principal supporters. Even now many Arabic names of stars and technical terms are in use. Medieval astronomers in Europe were pupils of the Arabs.

**دنیا کے جو ہنی روحاںی جذبات اُبھرے تو اس کا اثر صرف دینی تصورات تک ہی محدود رہتا بلکہ یونائیٹس کے فلسفہ حساب، علم سینت اور طب کی تحریرات نے ان کے دلوں میں ان علوم کے سکھنے کا جذبہ بیدار کیا۔ جانب محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نے وحی الہی کا عوالم دینتے ہوئے ہار بار بھاری توجہ انسانی خلقان کی طرف مبذول کی ہے جو کہ قدرت کے کر شتمہ کا ادنیٰ سامنہ ہیں اور یہ سب ایمان، سعادتی آدمی کی خدمت کے لیے وقف ہیں۔ لہذا ان کی عبادت و پستش کی اجادت نہیں۔ مزید برآں مسلمانوں نے جس خوبی اور کمال سے علم سینت کی تحقیق کی ہے اس کا اندازہ اس حقیقت سے لگایا جا سکتا ہے کہ کئی صدیوں تک صرف وہی اس علم کے بڑے حامیوں میں سے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ قرون وسطیٰ کے دور پری ہیئت دال عربوں کے شاگرد رہے ہیں۔**

In the same manner the Quran gave an impetus to medical studies and recommended the contemplation and study of Nature in general.

بیہقہ قرآن حکیم نے طب کی تعلیم پر بھی زور دیا ہے اور مظاہر قدرت میں غور کر لے اور مطالعہ کی تلقین کی ہے۔

(*New Researches into the Composition and exegesis of the Quran London 1902*)

(نیو ریسرچز ان ٹوڈی کمپنیشن اینڈ ایجیجنیٹ فرائی قرآن مطبوعہ لندن ۱۹۰۲ء)

**Paul Casanova**

پال کاسانووا

Whenever Muhammad was asked a miracle , as a proof of the authenticity of his mission, he quoted the composition of the Quran and its incomparable excellence as proof of its Divine origin. And, in fact, even fore those who are non Muslims nothing is more marvellous than its language which with such a prehensile plentitude and a grasping sonority with its simple audition ravished with admiration those primitive peoples so fond of eloquence. The amleness of its syllables with a grandiose cadence and with a remarkable rhythm have been of much movement in the most hostile and the most sceptic.

جب کبھی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے اپ کے مشن کے ثبوت میں کوئی سمجھہ طلب کیا جاتا تو اپ قرآن حکیم کی بے مثل اور عالی خیریت کی اس کے خدائی کلام ہر لئے کے ثبوت میں پہنچ کرتے تھے

اور حقیقت بھی یہی ہے کہ یہ لوگوں کے نزدیک بھی جو کہ غیر مسلم ہیں اس کی زبان حیرت انگریز شان رکھتی ہے جس لئے ہے انتہا اٹار آفرن اور قابل قبول لمحہ سادہ اور دل کو مورہ لینے والی آواز نے ان قدیم لوگوں کو بھی جو فضاحتِ بلاعنت کے دلدارہ تھے تعریف کرنے پر مجبور کر دیا۔ اس کے ارکانِ تحریک کی فضاحت اس کی نشر کا شاندار وزن اور بھرپور معمولی موزونیت اس کے سخت ترین مخالف اور مستشکلک کو بھی باتِ چیز کے وقت اپنی اہمیت کا احساسِ دلالتی رہتی ہے۔

*L'Enseignement de l'Arabe au College de France in  
Lecon d'ouverture for 26th April, 1909*

(اللَّهُ أَكْبَرُ سِجْنَتْ دُوْيِ عَرَبْ اُورْ كَانْجْ دُوْيِ فَرَانْسْ انْ لِيكَانْ دُوْيِ درْ چِرْ بَرْ لَئِے ۲۶ اپریل ۱۹۰۹)

Sir William Muir

سر ویم میور

The Coran is the ground work of Islam. Its authority is absolute in the matters of religion, ethics and science, equally as in matter of religion the Coran is supreme and much of the tendency is so plain as to admit no question, even among contending sectaries.

قرآن کریمِ اسلام کی اساس ہے۔ قرآن کریم کی حقیقت، دینی امور، اخلاقیات اور سائنس اور امور میں الیسی ہے جیسے دینی امور میں قرآن کریم ہر چیز سے فائز ہے اور اس کے بارے میں مسلمانوں کا ذہن اس قدر صاف اور واضح ہے کہ اس کے بارے میں وہ کسی قسم کا کوئی سوال برداشت نہیں کرتے۔

*The life of Mahomet, the Coran . VII London 1903*

(دُوْيِ لَائِفِ اُنْ مُحَمَّدِيَّا اُللَّاهِ مُحَمَّدِيَّ دَلْمَكْ لَندَنْ ۱۹۰۳)

**Rev G. Margolluth**

آر جی مارگولٹھ

The Koran admittedly occupies an important position among the great religious books of the world. Though the youngest of the epoch making works belonging to this class of literature, it yields to hardly any in the wonderful effect which it has produced on large masses of men. It has created an all but new phase of human thought and a fresh type of character.

اقوام عالم کی تمام عظیم الہامی کتب میں قرآن مجید بالاتفاق نہایت اہم مقام رکھتا ہے لگپڑا  
اپنی نوع کے عہد افرین شپدوں میں یہ سب سے آخر میں منتصہ شہود پر آیا تاہم اس نے بھی ذرع  
انسان کی ایک عظیم ایجادی پر محروم نما اثر ڈالا ہے اس لحاظ سے یہ تمام الہامی کتب میں سب سے اونچے  
ہے۔ اس نے انسانی فکر کو ایک کامل اور اچھتے لیکن جدید اخلاقی زادی سے سہکن رکیا ہے

(*Introduction to the Koran by Teo J M Rodwell London 1918*)

**Harry Gaylord Dorman**

ہیری گیلارڈ ڈارمن

It (Quran) is literal revelation of God, dictated to Muhammad by Gabriel, perfect in every letter. It is an ever present miracle witnessing to self and to Muhammad, the Prophet of God. Its miraculous quality resides partly in its style, so perfect and lofty that neither men nor jinn could produce a single chapter to compare with its briefest chapter, and partly in its content of teachings, prophecies about the future, and amazingly accurate information such as the illiterate Muhammad could never have gathered of his own accord.

قرآن مجید مذکوٰ تعالیٰ کی الہامی کتاب ہے جو حربیل (امن) کے ذریعے محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی اور حرف بہ حرف اکمل ہے۔ یہ ایک اُمُل اور لاقافی انجماز ہے جو اپنی اور محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی صداقت کی شہادت دیتا ہے اس کا انجماز ایک طرف تو اس کا اصولی بیان ہے جو اس قدر اکمل و جامع اور اعلیٰ و ارفع ہے کہ جنہیں اور انسانوں میں سے کوئی بھی اس کی مختصر ترین سورت کے مقابلہ میں کوئی سورت بناؤ کر نہیں لاسکا اور دوسرا طرف اس کا مجزہ، اس کی تفہیمات مستقبل کی پیش گویاں اور معلومات و انبیاء میں جو اس حد تک تھیں تھیں ثابت اور ظاہر ہوتی ہیں کہ عقل و ذہن رہ جاتی ہے جو کہ محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ایسا شخص (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنی طرف سے کبھی بھی گھڑ کر یا عاصل کر کے انہیں لاسکتا تھا۔

*Towards Understanding Islam p.3 New York 1948*

## اتجاع اے۔ آر گ جبھ

H.A.R. Gibb

Well, then if the Quran were his own composition , other men could rival it. Let them produce ten verses like it. If they could not ( and it is obvious that they could not) then let them accept the Quran as an outstanding evidential miracle.

اگر قرآن مجید اس (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کی اپنی تصنیف ہوتا تو پھر دوسرے انسان بھی اس کے مقابلے میں کوئی کتاب تصنیف کر کے لا سکتے تھے، نہیں چیلنج کیا گیا کہ وہ بھی اس کی طرح دس آیات لکھ کر لے آئیں اور اگر وہ نہیں لاسکے (اور یہ ظاہر رہی ہے کہ وہ لابھی نہیں سکتے تھے) تو پھر کیوں نہیں وہ قرآن مجید کو ایک ممتاز اور مجزہ میں تسلیم کر لیتے۔

Muhammadanism p.33 London 1953

**Edward Monteith**

ایڈ ورد منٹ

All those who are acquainted with the Quran in Arabic, agree in praising the beauty of this religious book; its grandeur of form is sublime that no translation into any European language can allow us to appreciate it.

وہ تمام لوگ جن کو عربی قرآن کا معمولی سامنے تاریخ حاصل ہے اس سب کو اس کے مذہبی کتاب کے صحن بیان کی تعریف پر اتفاق کرنے کے سوا کوئی راہ فراہ نہیں ہے اس کی عظمت اسکو اس قدر اعلیٰ درجہ ہے کہ کسی بھی یورپی زبان میں ترجمہ کر کے اس کے طرز بیان کو دادِ تحسین پیش نہیں کی جاسکتی۔

*Tradition Franchise du Coran, Paris 1929, Introduction page 53*

**James A Michener**

جیمز اے میشنر

The Koran is probably the most often read book in the world, surely the most often memorized, and possibly the most influential in the daily life of the people who believe in it. Not quite so long as the new Testament, written in an exalted style it is neither poetry nor ordinary prose, yet it possesses the ability to arouse its hearers to ecstasies of faith.

دنیا میں غالباً قرآن ہی ایسی کتاب ہے جو سب سے زیادہ پڑھی جائے والی سب سے زیادہ حفظ کی جانے والی اور اپنے پیر و کاروں کی روشنروزندگی میں سب سے زیادہ اثر انگین

کتاب ہے، عہد نامہ جدید ایسی طرائی بھی نہیں ہے۔ اس کا طرز بیان سنبھالت ارجمند اعلیٰ ہے جو  
ذمہ منظوم ہے اور نہ ہی عام بے اثر پھیکی شرگی مانند ہے۔ لیکن یہ اپنے ماصین کے قلب کو  
حلاوت ایمانی سے سرشار کرنے کی بے پناہ تاثیر رکھتی ہے۔

The Koran was revealed to Muhammad between the year 61-632 in the cities of Macca and Median. Devoted scribes wrote it down on scraps of paper, bark and white shoulder blades of animals. the early revelations were dazzling assurances that there was only one God. Merciful and Compassionate . He is Allah, the Creator, the Maker, the fashioner. Whatever is in the Heavens and the earth declares His glory; and He is the Mighty , the Wise.

قرآن مجید حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ۶۱۰ سے لے کر ۶۳۲ کے درمیانی عرصہ میں  
سکھ اور مدینہ کے قیام کے دوران ماذل ہوا۔ اس کو کاغذات، درختوں کی چھال اور جانوروں کے  
کولہوں کی ٹہیوں پر سنبھالت لئے اور متحتم کا تبین کی ایک جماعت نے کتابت کیا۔ ابتدائی احکام وحی  
ثیں کہ کوئی نیقین کامل کے حامل ہوتے تھے لیکن یہ کہ معبود حقیقی صرف ایک ہے جو جن درجیم ہے اور  
محبودیت کے سڑوا صرف اللہ تعالیٰ کی ہستی ہے جو کہ کون و مکان کا خالق، فاطر اور بدیع ہے اور  
زین و سماں کی ہر شے اس کی تسبیح و تمجید کرتی ہے اور وہ عزیز و حکیم ہے۔

It was this message that swept away idols, and inspired men to revolutionise their lives and their nations. In later years when Islam began to penetrate large area of Arabia and had acquired much power, the revelation dealt with the organisation of society, in laws, procedures and problems.

یہی وہ طوفانی پیغام ہے جو انسام و خس و غاشک کی طرح بہا کر لے گیا اور بنی اسرائیل  
کو اپنی زندگیوں اور قوموں میں انقلاب آفرینی کے جذبہ سے سرشار کر گیا۔ عہد نبوی کے آخری ایام

میں جب اسلام نے خلائق کے دیسخ علاقے میں تفویذ کرنا شروع کیا اور قوت پھر جی تو رسولِ رحی  
معاشرے کی تنظیم مل جل کر رہنے کے قوانین وضویات اور معاشرتی مسائل کی طرف توجہ دی گئی۔

Many revered names from Christianity and, Judaism appear in the Koran. For example five important chapters are titled Noha, Joseph, Joseph, Abraham and Mary. Lacking specific chapters of their own but playing quite important roles, are Jesus, David, Goliath, Job Moses, Lot and Solomon.

قرآن مجید میں عیسائیت اور یہودیت کی بہت سی مقدس ہستیوں کے اصحاب کا ذکر آیا ہے مثلاً پانچ نہایت اہم سورتیں نوح، یوسف، ابراہیم، صریح علیہم الصلوٰۃ والسلام کے نام کی ہیں۔ اسی طرح اگرچہ عیسیٰ، ادم، داؤد، جالوت، ایوب، موسیٰ، لوط اور سليمان علیہم الصلوٰۃ والسلام کے نام کی سورتیں تو نہیں ہیں تاہم ان ہستیوں نے بنی نويع انسان کی رشید و نہایت کے لیے جو عظیم الشان خدمات سر انجام دیں ان کا تذکرہ نہایت شرح و بسط سے آیا ہے۔

The Koran is remarkably down to earth in its discussion of the good life. In one memorable passage it directs "When ye deal with each other in transactions involving future obligations, reduce them to writing and get two witnesses, so that if one of them errs the other can remain him. this is just in the sight of God more suitable as evidence, and more convenient to prevent doubts among yourselves.

نیک زندگی کی بحث میں قرآن مجید نے معمولی طور پر اُدل تا آخر راضی ہے۔ دنیوی معاملات کے بارے میں کس قدر قابل امناء میں فرمایا:-

"جب معاملہ کرنے لگو اُدھار ایک میعادِ معین تک (کے لیے) تو اس کو لکھ دیا کرو  
اور دو شخصوں کو اپنے مردوں میں سے گواہ بھی کر لیا کرو۔ تاکہ ان میں سے اگر

کوئی ایک بھول جائے یا نظر کر جائے تو دوسرا گواہ اس کو یاد دہانی کرادے اور یہ لکھ لینا انصاف کا زیادہ قائم رکھنے والا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اور شہادت کا زیادہ درست رکھنے والا ہے اور زیادہ سزاوار ہے اس بات کا کشم (معاملہ) کے متعلق کسی شبہ میں نہ پڑو۔»

It is this combination of dedication of one God, plus practical instruction that makes the Koran unique. Each Islamic nation contains many citizens who are convinced that their land will be governed well only if its laws conform to the Koran.

ایک طرف خدا کے واحد کی پرستش اور دسری طرف دنیگی میں عملی ہدایات کا انتزاع قرآن مجید کو یہ مثل کتاب کے رتبہ عظیم پر فائز کرتا ہے۔ کہا ارض کی تمام اسلامی اقوام کی علیم اکثریت کا یہ ایمان ہے کہ ان کی اسلامی سلطنتوں کا نظام اسی وقت احسن طریق پر چل سکتا ہے جب کہ دنیا کے قوانین قرآن مجید سے ہم آہنگ ہوں۔  
اسلام ایک الیادین ہے جس کو دنیا کی اقوام نے صحیح طور پر سمجھا ہی نہیں۔

*"Islam — the Misunderstood Religion" The Reader's Digest, American Edition May 1955*

E.Denison Ross

ای. ڈینی سن، راس

It must, however, be borne in mind that the Koran plays a far greater role among the Mohammedans than does the Bible

in Christianity in that it provides not only the canon of faith, but also the text book of their ritual and the principles of their Civil Laws.

اس بات کو ہرگز فرموں نہیں کرنا چاہیئے عیمائی انجل کو جس قدر عمل دخل ماحصل ہے۔ قرآن مجید کو مسلمانوں کی زندگی میں اس سے کہیں بڑھ کر عمل دخل ہے۔ اس میں صرف عقیدہ ایمان ہی بیان نہیں کیا گیا ہے بلکہ اس کو عبادات، امور و فرائض اور معاشرتی قوانین پر مشتمل کتاب بھی کا درجہ بھی ماحصل ہے۔

It must not, however, be forgotten that the central doctrine preached by Mohammad was the unity of God, and that the simplicity of his creed was probably a more potent factor in the spread of Islam than the sword of the Ghazis.

اسی طرح اس امر کو بھی ہرگز نظر انداز نہیں کرنا چاہیئے کہ حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے تبلیغ کا مرکزی نقطہ وحدت خداوندی تھا اور اپ کے دین و ملت کی اشاعت، خادیوں کی نک شیشور کی بجائے اپنی سلاست اور سادگی کی رہیں منت بھی۔

Islam, although seriously affecting the Christian world, brought a spiritual religion in one half of Asia, and it is an amazing circumstance that the Turks, who on several occasion, let loose their Central Asian hoarders over India and the Middle East, though irresistible in the onslaught of their arms, were all conquered in their turn by the faith of Islam and founded Muhammadan dynasties.

اگرچہ اسلام عیمائی دنیا پر شدید طور پر اثر انداز ہو رہا ہے تاہم اس نے براہمکر ایشیا کے ضف حصہ کو ایک روحانی ملت و کیش سے ہمکنار کیا ہے اور اس واقعے نے دنیا کو بہبود کر دیا ہے کہ ترک قوم جس کے ولی ایشیا کے تاتاری عجمخواں نے ہندوستان اور مشرق اور سطح پر متعدد بار

یلغار کر کے دہلی غارت گری اور خوزیزی کے بازار گرم کیے جس کی عیناً ناقابل مراجحت بھی جب اس قوم کی طرف اشاعتِ اسلام کا رسالہ آیا تو ملتِ اسلام نے ان کے پیغمبر سے (قلوب کو سحر کیا) اور دہلی مسلمان سلاطین کے کئی مسلمانوں کے زیر نگینِ اسلامی سلطنت کی دارخوازی پڑ گئی۔

Thus through all the vicissitudes of thirteen hundred years, the Koran has remained the sacred book of all the Turks and Persians and of nearly a quarter of the population of India. Surely such a book as this deserves to be widely read in the West, more especially in these days when space and time have been almost annihilated by modern invention and when public interest embraces the whole world.

تیرہ سو سال کی گردشِ آیام کے دوران تمام ترک قوم اہل ایران اور منہدوستان کی قریب اربع آبادی کے نزدیک قرآن کو مقدس کتاب کا درجہ حاصل رہا ہے۔ لارسیب، یہ ایسی کتاب ہے جو اس کی خداورو منزراوار ہے کہ موجود مغربی دنیا میں اس کا نہایت وسیع پھیلنے پر مطالبہ ہو۔ خاص طور پر موجود دوسریں جب کہ بنتِ ختنی ایجادات نے کون دیکھا کی تمام تینیں یہ مددی ہیں جب کہ عوامی فلاخ کامنہم یہ مقصود ہونے لگا ہے کہ تمام ہنی نزع انسان کو فلاخ و بہپر کی دولت سے مالا مال کر دیا جائے۔

*Introduction to the Koran (by George State, London, pp.v-vii).*

A.J. Arberry

اے جی آربری

When appreciation rests upon these foundations, the charges of weary some repetition and jumbled confusion become

meaningless. Truth cannot be dimmed by being frequently stated, but only gains in clarity and convinciness at every repetition; and where all is true, in consequence and in comprehensibility are not felt to arise.

جب تھیں و تھیں ان بنیادوں پر مبنی ہو تو ناگوار اور تھکار دینے والی تکرار اور پر اگنڈہ خیالی دیے رہی کے اعتراضات بے معنی ہو جاتے ہیں۔ فور صداقت کو اگر بار بار بیان کیا جائے تو ماند پڑتے کی جائے اور زیادہ صحت ہوتا ہے اور ہر تکرار اس کی اثر آفرینی کو بلا عیشی ہے، اور جیسا کوئی شے سراپا صداقت ہی صداقت ہو تو وہاں بے رہی اور ناقابلِ فہمی ہی بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔

*The Holy Koran, an introduction with selection, London 1953, p.17 and p.p. 25-27*

---

دارالمعارف

اصنل برکیت، اردو بازار، لاہور